

تالیف الم موفق الدین این قدامه مقدی اردوزجه ابوالمکرم بن عبد بجلیل اشر الدار الشلفید می دی

Www.IslamicBooks.Website

الاعتفاد

تالیف ام موفق الدین ابن قدامه مقدسی <sub>حلیله</sub> تحقیق وتعلیق

> عبدالقادرار ناوُوط اُردوترجه ابوالمكرّم بنعبالجليل ناشر

ال**رارا**لشلفيه ممبئ، دېلی

#### جملة حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

سلسلهمطبوعات الدار السلفيه نمبر ١٥٣

نام كتاب : لمعة الاعتقاد

نام مؤلف : امام مؤفق الدين ابن قدامه مقدسيٌّ

نام مترجم : ابوالمكرّم بن عبدالجليل

ناشر : الدارالسَّلفيه ممبئي-

تعداداشاعت : ایک ہزار

تاریخاشاعت : ستمبر <u>1999ء</u>

قیمت : ۲۵رویځ

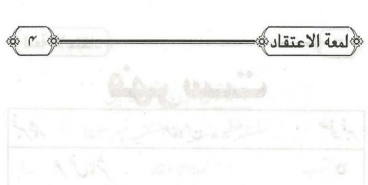
ملنے کے پتے دار المعارف یا

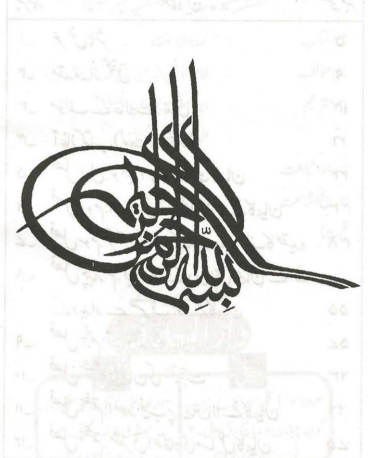
۱۳، محمد علی بلژنگ، محمد علی روڈ، مجنٹری بازار، ممبئی \_ ۳ فون:۳۷۱۲۲۸

۲۲۸۴/بی گلی مسجد کالے خان، کوچہ چیلان، دریا گئنج، نئی دہلی۔۲ فون:۳۲۷۲۵۳ - r

#### فهرست

| صفحهنمبر | عناوين                                     | تمبرشار |
|----------|--------------------------------------------|---------|
| ۵        | عرض ناشر                                   | ا۔      |
| 9        | مقدمه از محقق                              | _٢      |
| 10       | مؤلف کے حالات زندگی                        | _٣      |
| 11       | آغاز كتاب (لمعة الاعتقاد)                  | -4      |
| 77       | فصل اول: توحيد اساءو صفات كابيان           | _0      |
| 44       | فصل دوم:الله تعالیٰ کے کلام فرمانے کابیان  | _4      |
| 64       | فصل سوم: قرآن کریم کے بارے میں سلف کاعقیدہ |         |
|          | فصل چہارم: قیامت کے دن اہل ایمان کے اللہ   | _^      |
| ۵۵       | کے دیدار سے مشرف ہونے کا بیان              | 4       |
| 02       | فصل پنجم: قضاو قدر كابيان                  | _9      |
| 42       | فصل ششم:ایمان کی حقیقت                     | _10     |
| 77       | فصل ہفتم: امور غیب پرایمان لانے کابیان     | _11     |
| 20       | فصل ہشتم ٔ متفرق اعتقادی مسائل کابیان      | _11     |





# عرض ناشر

عقید ہ توحید راس الطاعات ہے، یہ دین کی پہلی بنیاد ہے، انبیاء کرام کی دعوت كى ابتداءاور انتهاء توحيد ب، آنخضرت علي في نوت كاعلان كلمه لااله الاالله ع كياتها، فرمايا ياايها الناس قولوا لااله الا الله تفلحوا "لوكو! اس بات کاا قرار کرو کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، نجات یاؤ گے "۔ ، توحید کے بعد ہی آپ نے اپنی نبوت یر ایمان لانے کی دعوت دی فرمايا: قل يايها الناس اني رسول الله اليكم جميعا الذي له ملك السموات والارض، لااله الاهو يحى ويميت (الاعراف: ١٥٨) ''کہہ دواے لو گومیں تم سب کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوار سول ہوں جس کی ملکیت آسمان اور زمین ہیں اس کے سواکوئی معبود نہیں وہی زندگانی بخشااور وہی موت دیتاہے"۔

توحید ورسالت اسلامی عقیدے کی بنیاد ہے اس عقیدے پر دل سے یقین كرنااورزبان سے اقرار كرنااورائے اعضاء وجوارح سے اس پر عمل كرنا ہى اسلام کی بنیاد ہے اس کے بعد ہی تمام اعمال وطاعات قبول کئے جاتے ہیں۔ توحید جتنااہم علم ہے اتناہی اس کا سکھنااور اس پر کاربند رہنا بھی مشکل

الاعتقاد» الاعتقاد» الاعتقاد» الاعتقاد» الاعتقاد» الاعتقاد الع

ہے، جولوگ اعمال صالحہ پر مبالغہ کی صد تک عمل کرتے ہوں اور اپنے نامہ اعمال میں پہاڑ جیسی نکیاں کھوالیں لیکن جب تک توحید میں پختہ اور مشحکم نہیں ہوں گے ان کے اعمال کا ایک ذرہ بھی قبول نہیں ہوگا، ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ نے فرمایا: اولئك الذین كفروا بایت ربھم ولقائه فحبطت اعمالهم فلا نقیم لھم یوم القیمة وزنا (الكھف: ٥٠١) "یہ وہ لوگ بیں جنہوں نے اپنے پروردگار کی آتیوں اور اس کے سامنے جانے سے انکار کیا تو ان کے اعمال ضائع ہو گے اور ہم قیامت کے دن ان کیلئے کچھ بھی وزن قائم نہیں کریں گے۔

اس کتاب کامر کزی موضوع توحید اور اس کے متعلقات کا تفصیلی ذکر ہے، توحید کی تینوں قسموں توحید الوجیت، توحید ربوبیت اور توحید اساء وصفات کا تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے جو بلا شبہ ایک مسلمان کی نجات کا کلیدی مسئلہ ہے جسے خود سیکھنا چاہئے اور اپنے اہل وعیال کو سکھانا چاہئے، اور اسے اپنی زندگی کامشن بنالینا چاہئے۔

اس كتاب ميس عقيده اسلام كے تمام كليدى مسائل نہايت آسان اور مدلل طور پربيان كئے گئے ہيں قضاء وقدر، امور غيب اور متفرق اعتقادى مسائل بڑے د لنشين انداز ميں بيان كئے گئے ہيں كتاب كے مؤلف الامام مؤفق الدين ابن قدامہ مقدسى رحمہ اللہ اسلامى تاریخ كے ایک عالم جلیل سمجھ جاتے الدين ابن قدامہ مقدسى رحمہ اللہ اسلامى تاریخ كے ایک عالم جلیل سمجھ جاتے

ہیں جن کے علم و فضل کاامت اسلامیہ پر بڑا فضل واحسان ہے۔

کتاب جتنی اہم اور مفید تھی اس کا ترجمہ بھی ہمارے برادر عزیز مولانا ابوالمكرّم بن عبدالجليل نے نہايت آسان اور عام فنم زبان ميں كياہے جو عوام وخواص سب كيلي كيسال مفيد ہے۔ يد كتاب سب سے يہلے وزارة الشؤن الاسلامية والاو قاف والدعوة والارشاد مملكت سعوديه عربيه رياض سے شایع ہوئی تھی اور اہل علم اور رجال دعوت وارشاد میں بہت مقبول ہوئی تھی ہندوستان جیسے طویل عریض اور مختلف مذاہب کی کثرت سے بھراہواملک شرک وبدعات سے بھراہواہے، جابجامزارات اور مشایخ کی خانقاہیں آباد ہیں جہاں دن رات شرک ہور ہاہے ،اور ہندوستان کا کوئی شہر شرک وبدعات کے ان اڈوں سے خالی نہیں، اور اہل توحید کی بے بضاعتی اور کم مایکی اور عملی تسابلی سے بہ شرک کے بازار روز بروز آباد ہوتے جارہے ہیں شرک جس تیزی سے پھیل رہاہے اتنی تیزی سے اس کوروکنے اوراس کی جگہ تو حید وسنت کوعام کرنے کی کوشش نہیں کی جارہی ہے۔ بلکہ دیکھاجائے تو یہاں اکثر دینی اور تبلیغی جماعتیں خود مشایخ پر ستی اور توسل بغير الله اور تصور شخ جيسے شركيه عقائد ميں مبتلا ہيں بھلاوہ توحيد كي اشاعت کیا کر سکیں گے، بعض جماعتوں میں شرک وبدعات کی تردید کو بھی تفریق بین المسلمین سمجها جارہا ہے اور تھلم کھلا تقلید شخصی، اسمہ

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾

پرستی، پیر پرستی، قبر پرستی، تو ہم پرستی اور مذہب پرستی میں پوری طرح الت پت ہیں، اور انہیں اسکاذرہ برابر بھی احساس نہیں۔ادارہ الدارالسلفیہ اپنی ایمانی اور دینی ذمہ داری کا احساس کرتے ہوئے ملک میں عرصہ دراز سے توحید وسنت کو عام کرنے کی حتی الامکان کو شش کررہاہے اور اللہ کاشکرہے کہ ملک اور بیرون ملک میں بھی اس کی دعوت عام ہوتی جارہی ہے۔

رسالہ ' طبعۃ الاعتقاد'' میں لاکق مؤلف نے توحید کے مسائل کو بیان کرنے کا حق اداکر دیاہے، اسی طرح اس رسالے کی تحقیق و تعلیق میں بھی لاکق محقق نے اپنی علمی بصیرت کا ثبوت پیش کیاہے، ہمارے عزیز اور دوست مولانا ابوالمکرم بن عبدالجلیل حفظہ اللہ نے نہایت فصیح اور صحیح اور آسان اور عام فہم ترجمہ کر کے کتاب کی اہمیت بڑھادی ہے الدارالسلفیہ اس کتاب کی اشاعت پر اللہ کا شکر اداکرتے ہوئے رب العالمین سے دعاگو ہوئے رب العالمین سے دعاگو راست پرلانے کا ذریعہ بنائے۔ آمین۔

والسلام

مختار احمد ندوی مدیر الدار السلفیه ممبئی کم تمبر ۱۹۹۹

## بِينَمْ السَّهُ السَّحْمَ السَّحْمِ السَّحْمِ السَّحْمِ السَّمْ السَّمْ السَّمْ السَّمْ السَّمْ السَّمْ السَّمْ

### مقدمهازمحقق

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلامضل له، ومن يضلل فلاهادي له، وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أما بعد:

زیر نظر کتاب "لمعة الاعتقاد" امام موفق الدین عبدالله بن احمد بن محمد بن قدامه مقدی ثم دمشقی صالحی و رحمة الله علیه و کی گرانقدر تصنیف ہے جو سلف صالحین و رضوان الله تعالی علیهم کے مسلک کے مطابق صحیح اسلامی عقیدے کا خصار ہے ۔ یہ کتاب عوام کے سامنے ہم ایسے وقت میں پیش کررہے ہیں جب کہ مسلمانوں کے عقائد کی اصلاح و تصیح نیز عقائد کے سلسلہ میں کتاب و سنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور تمند ہیں۔ وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور تمند ہیں۔ یہ تصویر وسنت کے چشمہ صافی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور تمند ہیں۔

﴿ لَمِعَةَ الْاعِتَقَادِ ﴾

پیش کرتی ہے جو انہوں نے اپنے ائمہ سے کتاب اللہ اور سنت رسول علیہ کی روشنی میں سیکھاتھا۔

مؤلف رحمہ اللہ نے اس کتاب میں بیہ بیان کیاہے کہ اسلاف کرام نے کس طرح اسلامی عقیدہ کی نشرواشاعت کی،لوگوں کواس کی طرف بلایا،اس کا د فاع کیااور وہ اس کے لیے معتزلہ کی جانب سے بیش آنے والی کن کن آزمائشوں سے گذرے، وہ معتزلہ جنہوں نے عقل کو معیار بنانے اور اسے کتاب اللہ اور سنت رسول حلیقہ پر مقدم کرنے کی ناروا کوشش کی تھی۔ ساتھ ہی مؤلف نے اس واقعہ کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ امام اذر می (اذر می ذال ہے ہے جس پر نقطہ ہو تاہے نہ کہ دال سے جبیبا کہ غلطی سے بعض مطبوعہ نسخوں میں موجود ہے) نے فتنہ خلق قر آن کے سرغنہ قاضی احمد بن ابی دواد معتزلی سے مناظرہ کر کے کس طرح اس کے دانت کھٹے کر دیئے ، حتی کہ قاضی احد معتزلی کے خلاف امام اذر می کے مسکت د لا کل سننے کے بعد خلیفہ وا ثق باللہ کویہ کہنا پڑا کہ جس کے ليے رسول اللہ عليہ كى سنت اور خلفائے راشدين كاطريقه كافى نه ہواللہ اس کے لیے مجھی کافی نہ ہو۔اس کی مراد سلف صالحین کاوہ

عقیدہ ہے جوانہوں نے رسول اللہ علیہ اور آپ کے صحابہ کرام نیز تابعین عظام سے سیما تھا، اور وہی صحیح عقیدہ اور صراط متنقیم ہے جس کی ہر مسلمان کو پیروی کرنی چاہیئے، اور اس کی روشنی میں زندگی گذار نی چاہیئے، اور است اور سچار استہ ہے۔ قاضی گذار نی چاہیئے، اور یقیناً یہی سب سے در ست اور سچار استہ ہے۔ قاضی فضیل بن عیاض کا قول ہے کہ ہدایت کی راہ پر چلنے رہو، اس راہ پر چلنے والوں کی قلت تہمیں نقصان نہ پہنچائے گی، اور ضلالت کی راہ سے بچو، اور ہلاک ہونے والوں کی کثرت سے دھو کہ نہ کھاؤ۔

قرآن مجید نیز سنت رسول علیه میں اللہ تعالیٰ نے شریعت اسلام کی حفاظت کاذمہ لیاہے، فرمایا:

﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ﴾ (الحجر:٩)

"نُعِني بينك ہم نے بير ذكر ۔ قرآن كريم ۔ اتارا ہے اور ہم خود

اس کے نگہبان ہیں"۔

نیزر سول الله علیہ نے فرمایا:

"ہر جماعت کے ثقہ لوگ اس علم کے دارث ہوتے رہیں گے جو غلو کرنے دالوں کی تحریف، اہل باطل کے انتساب اور جاہلوں کی تاویل سے اس علم کویاکر کھیں گے ''۔ كتاب كے مختلف طبعات:

یه کتاب سعودی عرب اور دمشق وغیره میں بار ہاطبع ہو چکی ہے، سعودی عرب میں مطبوعہ کوئی ایڈیشن میری نظر سے نہیں گذرا، دمشق میں مکتبہ دارالبیان نے اوسام میں میری شخفیق کے ساتھ اس کتاب کو شائع کیاتھا، بیروت میں المکتب الاسلامی سے بھی یہ کتاب کئی بار حیوب چکی ہے لیکن یہ نسخہ غیر محقق ہے۔ كتاب كاكوئي مخطوطه مجھے دستياب نه ہوسكا جس كى طرف ميں رجوع کر سکوں،اس لیے میں نے نصوص کی حتیٰ المقدور شخفیق کی ہے، خصوصاً امام أذرى كے سلسله ميں، جوكه سنت كے حامى اور بدعتیوں کے خلاف زبر دست مناظر تھے، تحقیق کے دوران میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ "اُؤر می" نقطہ والی ذال سے ہے نہ کہ وال ہے، اور بہ نصٰیَدین کے ایک گاؤں "اُذرمہ" کی جانب منسوب ہے، اور اسی نسبت کی وجہ سے امام اذر می کو اذر می کہا جاتا ہے، آپ کا صحیح نام ابو عبدالر حمٰن عبدالله بن محمد بن اسحاق اُذر می تصیبی جزری ہے۔ کتاب میں جس جگہ امام موصوف کا تذکرہ آیا ہے وہاں میں نے بیہ وضاحت کر دی ہے اور ساتھ ہی ایک نوٹ لگادیاہے جس

سے امام مذکور کی شخصیت نمایاں اور واضح ہو جاتی ہے، جنہوں نے تیسر می صدی ہجری کے اواکل میں خلیفہ وا ثق باللہ کے سامنے قاضی احمد بن ابی دواد معتزلی کو سنت صیحہ اور عقیدہ سلف کی روشنی میں دندان شکن جواب دے کر خاموش کر دیا تھا۔

اس کتاب میں مذکورہ احادیث کی میں نے حاشیہ میں مختصر سی تخریج کردی ہے اور بعض شخصیات کے حالات زندگی بھی ذکر کردیے ہیں، ساتھ ہی بعض کلمات کی وضاحت بھی کردی ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ کی ذات سے امید ہے کہ کتاب کابی نسخہ سابقہ تمام نسخوں سے بہتر ہوگا، توفیق دینااللہ کے اختیار میں ہے، اس کے سواکوئی رب نہیں۔

الله تبارک و تعالی سے دعا گو ہیں کہ وہ ہماری اس کو شش کو اپنی رضا وخوشنودی کا ذریعہ بنائے اور ہمیں عقیدہ صحیحہ اور صراط متنقیم پر گامزن رکھے، بیشک وہ ہر چیز پر قادر ہے اور بندوں کی دعائیں قبول فرما تاہے۔

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين.

شق: المستريد المستريد المستريد المستريد

عبدالقادرار ناؤوط

كيم محرم الحرام ٨٠٠١١

### مؤلف کے حالات زندگی

از قلم ...... عبدالقادرار ناؤوط مؤلف کا نسب نامه بیه ہے: امام و فقیه ٔ زامد 'شخ الاسلام ابو محمه موفق الدین عبدالله بن احمد بن محمد بن قدامه حنبلی مقدسی ثم دمشقی صالحی، رحمه الله۔

آپ فلسطین کی مبارک سرزمین پر بیت المقدس کے قریب علاقہ نابلس کے شہر ''جماعیل'' میں شعبان اس کھے میں پیدا ہوئے، یہ وہ زمانہ ہے جب بیت المقد س اور اس کے مضافات پر صلیبوں کا قضہ تھا، اس لئے آپ کے والد ماجد ابوالعباس احمد بن محمد بن قدامہ، جواس مبارک خاندان بلکہ اس مبارک سلسلہ نسب کے سر براہ تھے، اینے یورے خاندان کے ساتھ تقریباً اھے میں بیت المقدس سے دمشق ہجرت فرماگئے، سفر ہجرت میں آپ کے دونوں بیٹے ابوعمر اور موفق آلدین نیز ان کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدی بھی ساتھ تھے۔ مقدسی خاندان کے بیت

المقدس سے دمشق ہجرت کرنے کے اسباب پر حافظ ضیاءالدین مقدسی کی ایک مستقل کتاب ہے۔ بہر حال آپ کے والدیورے کنبہ کے ساتھ دمثق میں مسجد ابوصالح میں مشرقی دروازہ کے یاس اترے، پھر دوسال کے بعد مسجد سے منتقل ہو کر دمشق کے اندر ہی صالحیہ کے کوہ قاسیون کے دامن میں سکونت پذیر ہو گئے۔ اس دوران امام موفق الدین قر آن مجید حفظ کرتے اور اینے والد ماجد ابوالعباس سے (جو کہ صاحب علم وفضل اور متقی ویر ہیز گار شخصیت تھے) ابتدائی تعلیم حاصل کرتے رہے۔ پھر دمثق کے علاء ومشایخ سے صیل علم کیااور فقہ میں" مخضر الخرقی" وغیرہ زبانی یاد کرلی، مرحلهٔ تخصیل علم میں آپ قدم بفترم آگے بڑھتے رہے، یہاں تک کہ عمر کی بیس منزلیں طے کرلیں، پھر آپ نے طلب علم کے لیے بغداد کاسفر کیا، آپ کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدسی جو آپ کے ہم عمر بھی تھے اس سفر میں آپ کے ہمراہ تھے،امام موفق الدین شروع شروع میں تھوڑے عرصہ کے لیے بغداد میں شخ عبدالقادر جیلاتی کے پاس تھہرے، شخ کی عمراس

وقت تقریباً نوے سال تھی، امام موفق الدین نے شخ عبدالقادر جیلانی سے "مخضر الخرقی" خوب سمجھ کر اور بڑی دفت نظر کے ساتھ پڑھا، کیونکہ دمشق میں آپ مذکورہ کتاب زبانی یاد کر چکے تھے۔اس کے بعد ہی شخ کی وفات ہو گئی تو آپ نے ناصح الاسلام ابوالفتح شیخ ابن المنی کی شاگر دی اختیار کرلی اور ان سے فقہ حنبلی اور اختلاف مسائل کاعلم حاصل کیا،ان کے علاوہ مبة الله بن الد قاق وغیرہ سے بھی آپ نے علمی استفادہ کیا۔ بغداد میں حار سال کا عرصه گذارنے کے بعد آپ دمشق واپس تشریف لائے اور اہل وعیال کے ساتھ کچھ دن گذار کر کردھ میں پھر بغداد روانہ ہو گئے اور ایک سال تک شخ ابوا لفتح ابن المنی سے علم حاصل کرنے کے بعد دمشق واپس آگئے۔ 4 کھھ میں فریضہ فج ادا فرمایا، پھر مکه مرمه سے دمشق واپس آکر فقه حنبلی کی مشهور کتاب "مخضر الخرقی" کی شرح" المغنی" کی تصنیف میں مشغول ہوگئے۔ کتاب "المغنی" فقہ اسلامی اور خصوصیت کے ساتھ فقہ حنبلی کی اہم ترین كتابوں میں سے ہے، اسى ليے سلطان العلماء عزبن عبد السلام نے

کہا تھا کہ جب تک میرے پاس" المغنی" نہیں تھی اس وقت تک فتو کی دینے میں مجھے مزہ نہیں آتا تھا۔

طلبہ آپ کے پاس حدیث و فقہ اور دیگر علوم پڑھتے تھے، ایک کثیر تعداد نے آپ سے فقہ میں کمال و دستر س حاصل کیاہے، جن میں آپ کے جیتیج قاضی القصاۃ سمس الدین عبدالر حمٰن بن ابی عمر اور ان کے طبقہ کے دیگر علماء بھی شامل ہیں۔

درس و تدریس کے ساتھ ہی آپ کا مختلف علوم و فنون میں تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری تھا، خصوصاً علم فقہ میں جس میں آپ کو ید طولی حاصل تھا، اس موضوع پر آپ کی متعد و تصنیفات اس کی شاہد عدل ہیں، علم فقہ میں آپ کی شخصیت بالکل نمایاں ہے اور میدان علم کے شہسوار آپ کے فضائل و مناقب اور علمی برتری کے گواہ ہیں۔

شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ ملک شام میں اوزاعی کے بعد موفق الدین سے بڑافقیہ نہیں آیا۔

امام ابن الصلاح رحمة الله عليه كہتے ہيں كه موفق الدين جيسا

عالم میں نے نہیں دیکھا۔

سبط ابن الجوزی کہتے ہیں کہ جس نے موفق الدین کو دیکھا اس نے گویا بعض صحابہ کو دیکھ لیا،ایسالگنا تھا کہ ان کے چہرے سے نور پھوٹ رہاہے۔

بہر حال آپ مختلف علوم وفنون کے امام تھے، آپ کے زمانہ میں آپ کے بھائی ابو عمر کے بعد آپ سے زیادہ متقی ویر ہیز گار اور براعالم کوئی نه تها، عقائد اور زید و تقوی میں آپ سلف صالحین کا نمونہ تھے، بڑے باحیا، دنیا ومافیہا سے بے رغبت، نرم گفتار، نرم دل، ملنسار، فقراءومسا کین سے محبت وہمدر دی کرنے والے، بلند اخلاق، فیاض ویخی، عبادت گذار، فضل و کرم والے، پخته ذیمن، علمی تحقیق میں سخت احتیاط برتنے والے، خاموش طبیعت، کم سخن، کثیر العمل نیز بے شار فضائل و مناقب کے مالک تھے، انسان آپ سے ہم کلام ہونے سے پہلے محض دیکھ کرہی آپ کا گرویدہ ہو جاتا تھا۔ حافظ ضیاءالدین مقدی نے آپ کی سیرت پر ایک ستقل کتاب کھی ہے،اسی طرح امام ذہبی کی بھی اس موضوع پر ایک کتاب ہے۔

امام موفق الدین ابن قدامه رحمه الله صرف علم و تقویٰ ہی کے امام نہ تھے، بلکہ آپ نے بطل اسلام صلاح الدین ایوبی کے ساتھ مل کر جہاد فی سبیل اللہ کا فریضہ بھی ادا کیا ہے، آپ کے سوائح نگاروں نے لکھاہے کہ ۳۸ھ چے میں جب صلاح الدین ایو بی نے صلیبوں کی سر کوئی نیز ان کی غلاظت سے فلسطین کی مبارک سر زمین کویاک وصاف کرنے کے لیے مسلمانوں کو کیکر فوج کشی کی توامام موفق الدین ابن قدامہ، ان کے بھائی ابو عمر، آپ دونوں · کے تلامٰدہ اور خاندان کے کچھ دیگر افراد اس فتحیاب اسلامی پرچم کے تلے ہو کر عام مسلمانوں کے ساتھ مل کر فریضہ جہاد اداکر رہے تھے، آپ حضرات کاایک مستقل خیمہ تھا جے لے کر وہ مجاہدین کے ساتھ ساتھ منتقل ہوتے رہتے تھے۔

امام موصوف رحمہ اللہ نے علم فقہ نیز دیگر علوم میں بے شار مفید کتابیں چھوڑی ہیں۔ چنانچہ علم فقہ میں "العمدة" مبتدی طلبہ کے لیے اور "المقنع" متوسط طبقہ کے طلبہ کے لیے، نیز "الكافی" اور "المغنی" لکھی ہے، "الكافی" میں دلاكل کے ساتھ مسائل كو

ذ کر کیاہے تاکہ طلبہ دلیل کی روشنی میں مسائل کااعاطہ اور پھر اس یر عمل کر سکیں،اور "المغنی"جو" مختصر الخرقی" کی شرح ہے اس میں علماء کے مذاہب و آراء اور ان کے دلائل ذکر کیے ہیں، تاکہ باصلاحیت علماء اجتهاد کے طریقوں سے واقف ہو سکیں۔اصول فقہ میں آپ کی کتاب "روضة الناظر" ہے، ان کے علاوہ مختلف علوم وفنون مين "مخضر في غريب الحديث"، "البرمان في مسالة القرآن"، "القدر"، "فضائل الصحابه"، المتحابين في الله"، "الرقة والبكاء"، "ذم الموسوسين"، "ذم التاويل"، "التبيين في نب القرشيين"، "مناسك الحج" اور زير مطالعه كتاب "لمعة الاعتقاد الهاديالے سبيل الرشاد "وغير ه گرانفذر تاليفات ہيں۔

معلاجے میں بروز ہفتہ عید الفطر کے دن آپ کی وفات ہوئی اور دمشق کے اندر صالحیہ کے کوہ قاسیون کے دامن میں جامع الحنابلہ کے بالائی جانب آپ کی تدفین عمل میں آئی، رحمہ اللہ تعالی۔







فصل اول

### توحير اساء وصفات كابيان

تمام تعریف اللہ کے لیے ہے جس کی تعریف میں ہر مخلوق رطب اللمان ہے اور جو ہر زمانہ لے کا معبود مسجود ہے، کوئی جگہ اس کے علم سے باہر نہیں اور نہ ہی کوئی کام اسے دوسرے کام سے مشغول کر سکتا ہے، اشباہ و نظائر سے بر تر و بالا اور جور و اور اولا دسے منزہ ہے، اس کا حکم تمام بندوں پر نافذہ ہے، علیں اس کی مثال نہیں منزہ ہے، اس کا حکم تمام بندوں پر نافذہ ہے، علیں اس کی مثال نہیں بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل و صورت کا نقشہ سینے ہیں۔ بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل و صورت کا نقشہ سینے ہیں۔ بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل و کئی چیز نہیں ، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے "۔ داس کے مثل کوئی چیز نہیں ، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے "۔ اللہ تعالیٰ کے اچھا چھے نام اور عالی صفات ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے اچھا چھے نام اور عالی صفات ہیں۔

لے صرف ہر زمانہ بی میں نہیں ، بلکہ ہر جگہ اور ہر زبان میں اس کی عبادت وبندگی ہوتی ہے۔

﴿ اَلرَّحُمَنُ عَلَى الْعَرُشِ اُسْتَوَىٰ ، لَهُ مَافِى السَّمُوٰتِ وَمَافِى السَّمُوٰتِ وَمَافِى اللَّرُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَاتَحُتَ الثَّرَىٰ ، وَإِن تَجُهَرُ بِالْقَوُلِ فَإِنَّهُ يَعُلَمُ السِّرَّ وَأَخُفَى ﴿ (ط: ٥- ٤) ـ

"وہ رحمٰن عرش پر مستوی لے ہے،اس کا ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے،اور جو زمین و آسان کے در میان ہے،اور جو مٹی کے نیچ ہے،اور اگر تم بات پکار کر کہو تو وہ تو چیکے سے کہی ہوئی بات اور اس سے بھی مخفی بات کو جانتا ہے۔

الله تعالی کاعلم ہرشکی کو محیط ہے، ہر مخلوق اس کے تھم اور غلبہ کے ماتحت ہے، اور اس کی حکم اور غلبہ کے ماتحت ہے، اور اس کی رحمت اور اس کاعلم ہرشکی کو عام ہے۔
﴿ وَيَعُلَمُ مَائِينَ أَيُدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ (ط:۱۱)

''وہ لو گوں کااگلااور بچھلاسب حال جانتا ہے اور لو گوں کواس کا پوراعلم نہیں ہے''۔

الله تعالیٰ ان تمام صفات عالیہ سے متصف ہے جواس نے قر آن کر یم علیقہ کی زبان مبارک پر اپنے لیے ذکر کی ہیں۔

الله تعالی کاعرش پر مستوی ہوناای اندازے ہے جواس کے شایان شان ہے۔

﴿ لمعة الاعتقاد

قرآن کریم میں یار سول اللہ علیہ کی صحیح احادیث کے اندر اللہ اتعالیٰ کے لیے جو صفات عالیہ بیان کی گئی ہیں ان پر ایمان لا نااور اللہ تعالیٰ کے لیے جو صفات عالیہ بیان کی گئی ہیں ان پر ایمان لا نااور اللہ تعالیٰ کے شایان شان انہیں تشایم کر لینا ضروری ہے، ان صفات کی تردیدیہ تاویل کرنے یا مخلوق کی صفات سے تشبیہ دینے یاان کی تمثیل پیش کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں ہے۔

جن صفات کے سمجھنے میں کوئی دفت پیش آتی ہو آ ان کے بارے میں ضروری ہے کہ لفظی طور پران صفات کو ثابت مانیں اور ان کے معانی سے بحث نہ کریں، بلکہ اس کی ذمہ داری اس کے راویوں پر ڈالتے ہوئے اس کا صحیح علم اللہ اور رسول کے حوالہ کردیں، کیونکہ یہی راسخین علم سے کا طریقہ ہے جن کی اللہ نے قرآن مجید میں یوں تعریف فرمائی ہے:

﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنُ عِندِ رَبِّنا ﴾

(آل عمران: ۷)

لے مشلاً مجمل ہونے کے سبب کسی صفت کا معنی واضح نہ ہو ، میاخود پڑھنے والے کی سمجھ کا قصور ہو۔ علی راسختین علم سے مرادوہ حضرات ہیں جو قر آن مجید کی محکم اور متشابہ ہر قتم کی آنیوں پر ایمان رکھتے ہیں۔۔

"راسخین علم (جوعلم میں پختہ کار ہیں وہ) کہتے ہیں کہ ہماراان پر ایمان ہے، یہ سب ہمارے رب ہی کی طرف سے ہیں۔

اس کے برخلاف جولوگ قرآن مجید کی متشابہ آیات کی تاویل کے پیچھے پڑے ہوتے ہیں لے ان کی مذمت کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَاتَشْبَهُ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الْفِتُنَةِ وَابْتِغَآءَ تَأُويلِهِ، وَمَايَعُلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ (آل عران: ٤) "جن لو گوں کے دلول میں ٹیڑھ ہے وہ فتنے کی تلاش میں ہمیشہ متثابہات ہی کے پیچے رائے رہتے ہیں ، اور ان کو معنی پہنانے کی كوشش كرنے ہيں،حالا نكه ان كاحقيقي مفهوم الله كے سواكو كي نہيں جانتا" اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے متشابہات کی تاویل کے پیچھے یڑنے کو دلوں کی مجی اور ٹیڑھ کی علامت بتایا ہے اور مذمت میں اسے فتنہ تلاش کرنے کے مساوی قرار دیاہے، مزید بر آل تاویل کرنے والوں کی جو خواہش اور تاویل سے ان کا جو مقصد ہو تاہے ا۔ اور یکی گمر اہ لوگ ہیں جو فقنے کی تلاش میں نیز لوگوں کو دین سے اور سلف صالحین رضی الله عنهم ك طريقة سے بازر كنے كے ليے تشابہ آيات كے پيچے پڑے دہتے ہيں۔

اس کی میہ کہ کر اللہ نے تردید کردی ہے کہ "متشابہات کا حقیقی مفہوم اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا"۔

رسول الله علي علي علي الماديث مثلًا "إن الله ينزل إلى سماء الدنيا" (الله تعالى آسان ونياكي طرف اترتاب) يا"إن الله يرى في القيامة" (قيامت كون الله تعالى كاديدار موكا) اوراس قتم کی دیگر احادیث کے متعلق امام احمد بن محمد بن حنبل لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ ہم ان پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کی تصدیق کرتے ہیں، لیکن ان احادیث میں ثابت اللہ کی صفات کی کیفیت اور معنی متعین نہیں کرتے۔ م اور نہ ہی کسی صفت کا ا نکار کرتے ہیں، ساتھ ہی اس بات کا یقین رکھتے ہیں کہ رسول اللہ علی کے جو بیان فرمایا ہے وہ ہر حق ہے، نیز ہم آپ کی کسی حدیث کی تردید کی جسارت بھی نہیں کرتے ہیں۔

ا آپ کے بچین ہی میں آپ کے والد ماجد "محمد" کا انتقال ہو گیا اور دادا "حنبل" نے آپ کی پرورش فرمائی، ای وجہ سے دادا کی طرف منسوب ہو کر آپ احمد بن حنبل کے نام سے مشہور ہوئے۔ امام احمد بن حنبل بغداد میں ۱۲۳ھ میں پیدا ہوئے اور بغداد ہی میں ۱۲۱ھ میں وفات پائی۔ بحق اللہ تعالیٰ کی کمی بھی صفت کا ظاہر کی معنی کے علاوہ اہل تاویل کی طرح کوئی اور معنی مراد نہیں لیتے۔ ب

الله تعالی نے اپنے لیے جو صفات بیان فرمائی ہیں ان کے علاوہ کسی اور صفت سے ہم اسے متصف نہیں کرتے، اور نہ ہی اس کے لیے حد اور انتہا متعین کرتے ہیں:

﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِينُ عُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى:١١) "اس کے مثل کوئی چیز نہیں،اور وہ سننے والا دیکھنے والا ہے۔ اللہ نے جو بیان فرمادیا ہم اسی کے قائل ہیں اور جن صفات سے خود کو متصف کرلی ہم انہی صفات سے اسے متصف مانتے ہیں اور اس سے تجاوز نہیں کرتے،اللہ کاوصف بیان کرنے والے حقیقت تک پہنچنے سے عاجز ہیں، قر آن کریم کے محکم ومتشابہ ہر ہر حصہ پر ہمارا ایمان ہے، اللہ کی کسی بھی صفت کی اس وجہ سے نفی نہیں كركت كد بعض كم فهم لوگول نے اسے فتيج كردانا ہے، قرآن وحدیث سے آگے بردھنا ہمارا شیوہ نہیں۔ لے ان صفات کی

ل الله تعالیٰ نے جو صفت اپنے لیے ثابت کی ہے ہم اسے ثابت مانتے ہیں،اور جس کی نفی کی ہے ہم بھی اس سے الله کوپاک و منز ہ جانتے ہیں، ہایں طور کہ ان صفات کا معنی وہی ہے جو اللہ نے مر او لیا ہے، ہم اللہ کی کمی بھی صفت کی تاویل نہیں کرتے، بلکہ اس کا علم اللہ کے حوالہ کرتے ہیں۔

حقیقت ہم صرف اتنا جانتے ہیں جتنا قر آن کریم اور سنت رسول ملاقیہ علیقہ سے ثابت ہے۔

امام محمد بن ادریس شافعی یا الله ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ الله پراورالله کی طرف سے جو پچھ وار دہے اس پر میر اایمان ہے، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو الله نے مراد لیا ہے، اور رسول الله علیہ پراور جو پچھ آپ سے ثابت ہے اس پر میر اایمان ہے، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ میر اایمان ہے، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ نے مراد لیا ہے۔ سے

سلف صالحین اور ائمہ امت، رضی اللہ عنہم کا یہی مسلک تھا۔ سے وہ سب اس بات پر متفق تھے کہ کتاب وسنت میں اللہ تعالیٰ کے

ل آپ کا نسب نامہ بیر ہے: محمد بن اور ایس بن عباس بن عثان بن شافع بن سائب بن عبید بن عبید بن عبید بن عبید بن عبید بن عبد بزید بن ہاشم بن مطلب بن عبد مناف قرشی۔ آپ فلسطین کے مقام غزہ میں ۱۵ھ میں پیدا ہوئے اور مکہ مکرمہ میں نشوہ نمایائی، مدینہ منورہ میں امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے علم حاصل کیا، دو مرتبہ بغداد کاسفر کیااور 199ھ میں مصرکے لیے روانہ ہوئے اور تاوفات (۱۲۰۴ھ) وہیں مقیم رہے۔

مرتبہ بغداد کاسفر کیااور 199ھ میں مصرکے لیے روانہ ہوئے اور تاوفات (۱۲۰۴ھ) وہیں مقیم رہے۔

مرتبہ بغداد کاسفر کیا ورقب کوئی کی بیشی یا معنی میں کوئی تحریف و تبدیلی نہیں کرتے۔

س بیخی کتاب وسنت میں مذکور اللہ تعالیٰ کی صفات کو ثابت ما ننا اور اللہ اور اس کے رسول علیہ کے مراد کے برخلاف ان صفات کا تاویل کرنے ہے بر ہیز کرنا۔ لیے جو صفات بیان کی گئی ہیں ادنی تاویل کے بغیر ان پرایمان رکھا جائے، ظاہری معنی پرانہیں محمول کیا جائے اور اللہ کے لیے انہیں ثابت مانا جائے، ہمیں بھی انہیں اسلاف کے نقش قدم کی پیروی کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور دین کے نام پرایجاد کی گئی بدعات سے روکا گیا ہے اور بدعات کو گمراہی بتایا گیا ہے، چنا نچہ نی علی ہے نے فرمایا:

"ثم میری سنت لے اور میرے ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کا طریقہ اپناؤ اور اسے مضبوطی سے تھامے رہو، اور دین کے اندر ایجاد کئے گئے نئے کا موں سے بچو، کیونکہ ہر نیاکام بدعت ہے اور ہر بدعت گر اہی ہے۔ بی

ا سنت کے معنی طریقہ کے ہیں، یہاں سنت سے مرادرسول اللہ علیہ کا طریقہ ہے، خواہ اس کا تعلق عقیدہ سے ہویاعمل ہے۔

ع ديكھنے: مندامام احمد ۱۲۹/۳ ، ۱۲ و سنن الى داؤد ممتاب النه 'باب فى لزوم النه (۲۹۰ م) و جامع لرقد من الواب العلم ، باب ماجاء فى الاخذ بالنة واجتناب البدع (۲۹۷۸) سنن ابن ماجه ، مقدمه (۲۳،۳۳) ومتدرك حاكم الر ۹۷ ، وسنن دارى ، مقدمه ، باب اتباع النه (۱۲۸،۳۵) بروايت عرباض بن ساريه الو تجيح رضى الله عنه الله عنه الى صديث كى سند صحيح به اور متعدد علمائے حديث نے اس صحيح قرار ديا ہے ، ترفدى نے بھى اس حديث كو حسن صحيح كہا ہے ، البته ان تمام روايتوں ميں "المهديين من بعدى" كے الفاظ نہيں ہيں۔

﴿ لمعة الاعتقاد

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ لے فرماتے ہیں کہ سنت کی پیروی کرواور بدعتیں نہ ایجاد کرو، کیونکہ دین تمہارے لیے کافی ومکمل کردیا گیاہے۔ ۲

عمر بن عبدالعزیزرضی اللہ عنہ سے کہتے ہیں کہ جہاں قوم سے کھم ہیں کہ جہاں قوم سے کھم ہر ی ہے وہیں تم بھی کھم جاؤ کیونکہ وہ علم وبصیرت کے ساتھ کھم رے ہیں، وہ گہر ائی میں جانے پر زیادہ قادر تھے، اور اگر اس میں کوئی فضیلت ہوتی تو اس کے زیادہ حقد ار تھے، اب اگر تم یہ کہتے ہولی فضیلت ہوتی تو اس کے زیادہ حقد ار تھے، اب اگر تم یہ کہتے ہولی آپ کا کنیت ابوعبد الرحمٰن ہے، آپ کی تھاور سابقین اسلام میں ہے تھے، آپ ہی نے کم مدید منورہ میں مدید منورہ میں مدید منورہ میں وفات یائی۔ رضی اللہ عنہ۔

ع لینی اسلاف کرام نے دین کا کام پورا کردیا ہے، لہذااب دین کے اندر کسی پہلو کی سکیل کی ضرورت یاتی نہیں رہی۔

س آپ کی کنیت ابو حفص اور پورانام عمر بن عبد العزیز بن مروان بن عکم اموی قرشی ہے، خلیفہ راشد پنجم کی حیثیت سے مشہور ہیں۔ آپ کی ولادت اور نشو و نمامدینہ منورہ میں ہوئی اور ۹۹ھ میں آپ کو خلیفہ مقرر کیا گیا، مدت خلافت کل ڈھائی سال ہے مگر خیر و برکت اور عدل وانصاف سے بھر پور ہے۔ ۱۰ اھ میں ملک شام کے مقام" دیر سمعان" میں وفات یائی۔

س قوم سے مراد نبی عظیقتہ نیز آپ کے اصحاب ہیں، کیونکہ عقیدہ وعمل کے سلسلہ میں ان کا موقف علم و بصیرت پر مبنی تھا۔ کہ ان کے بعد فلال چیز ایجاد کی گئی ہے تو سمجھ لو کہ اسے ان لوگوں نے ایجاد کیا ہوگا جو اسلاف کے طریقہ کے مخالف اور ان کی سنت سے گریز کرنے والے ہوں گے۔ سلف نے اتنابیان کر دیا ہے جتنا کافی وشافی ہے، اب ان سے آگے بڑھنا صدسے تجاوز کرنا ہے اور بیجھے رہنا کو تاہی کی توجفا کر بیٹھے اور دو سرے نے حدسے تجاوز کیا تو غلو کا شکار ہوگئے، حالا نکہ افراط و تفریط سے ہٹ کر اعتدال کی راہ صراط متنقیم پر گامز ن رہنا سلف کا طریقہ تھا۔

امام اوزاعی۔ لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ آثار سلف کی پیروی کرواگر چہ لوگ تمہیں چھوڑ دیں،اورلو گوں کی ذاتی آراء سے بچواگر چہ لوگ اسے مزین کر کے کیوں نہ پیش کریں۔

ا آپ کی کنیت ابوعمر اور نام عبد الرحمٰن بن عمر بن یحمد اوزاعی ہے، قبیلہ اوزاع سے تعلق رکھتے تھے اور فقہ وزہد میں پورٹ علاقہ شام کے امام تھے، بعلبک میں پیدا ہوئے بقاع میں پرورش پائی اور بیروت کو اپنا مسکن بنایا اور ۱۵۵ھ میں بیروت ہی میں وفات پائی۔

﴿لمعة الاعتقاد﴾

امام محمد بن عبدالرحمٰن اذر می لے نے ایک شخص ہے، جس نے ایک بدعت ایجاد کی تھی۔ ع اور لوگوں کواسے قبول کرنے کی د عوت دی تھی، فرمایا: کیار سول الله علیہ میاابو بکر، عمر، عثمان اور على۔ رضى الله عنهم اس بات كو جانتے تھے یا نہیں جانتے تھے؟اس نے جواب دیا: نہیں، امام أذرى نے فرمایا: جو بات وہ لوگ نہیں جان سکے تم جان گئے ؟اس بدعتی نے فور أبات بدل دى اور كہاكہ نہیں، بلکہ وہ لوگ یہ بات جانتے تھے، امام اُذری نے فرمایا: لے کتااب کے مطبوع ننخول میں اُدر می ہی ہے، کیکن اس نام سے ان کی سواخ حیات موجود نہیں، غالبًايد أورى ہے جو جزيرہ ميں نصيبين كى ايك لبتى "اورمد"كى طرف نبت ہے، جہال سے ابوعبدالرحلٰ عبدالله بن محمد بن اسحاق اذر مي تصيبي جزري كالتعلق ہے، آپ نے وكيع الجراح، سفيان بن عیینہ اور عبدالر حمٰن بن مہدی وغیر ہم ہے روایت حدیث کی ہے، جب کہ امام ابوداؤد، نسائی، عبداللہ بن احمد بن حنبل ،ابن ابی الدنیااور ابو یعلی موصلی وغیز ہم آپ کے شاگر وہیں۔ خطیب بغدادی نے لکھاہے کہ خلیفہ واثق باللہ نے فتنہ خلق قرآن کے سلسلے میں اذرمہ سے ایک شیخ کوبلایا جنہوں نے خلیفہ واثق کی موجود گی میں ابن الی داؤد معتزلی ہے مناظرہ کیا، کہاجا تا ہے کہ شخ کا نام أذرى تھا۔مسعودي وغيره نے اس واقعہ كوبيان كيا ہے۔ "مجتم البلدان" ميں أذرمه كى بحث ملاحظه سیجے، یا قوت نے انہی اذری کے بارے میں لکھاہے کہ یہی ہیں جنہوں نے فتنہ خلق قرآن کے سلسله میں احمد بن ابی داؤد معتزلی ہے مناظرہ کر کے اسے خاموش ولاجواب کر دیا تھا۔

ع بیہ مخص وہی احمد بن داؤد ہے جو معتز لہ کا مشہور قاضی اور فتنہ مخلق کاسر غنہ تھا، خلیفہ متو کل کے زمانہ میں اس پر فالج کا حملہ ہو ااور \* ۴۲ھ میں بغداد کے اندر اس حالت میں مر گیا۔

تمہارے بقول جاننے کے باوجود کیاان کے لیے پیر ممکن ہوا کہ اس بات کو بیان نہ کریں اور لو گوں کو اس کی طرف نہ بلائیں ؟اس نے. جواب دیا: کیوں نہیں ان کے لیے ممکن ہوا، امام صاحب نے فرمایا: جو بات رسول اللہ علیہ اور آپ کے خلفائے راشدین کے لیے حمکن تھی وہ تمہارے لیے ممکن نہیں؟ بدعتی سے پھر کوئی جواب نہ بن سکااور خاموش ہو گیا۔ خلیفہ لے اس مناظرہ میں موجود تھاوہ فوراً بول برا کہ رسول اللہ علیہ کی سنت اور خلفائے راشدین کا طریقہ جس کے لیے کافی نہ ہو اللہ اس کے لیے مجھی وسعت و کشادگی پیدانہ کرے ،اور ایسے ہی وہ شخص جسے نبی کریم علیہ کی سنت اور صحابه کرام ، تابعین عظام، ائمه دین اور راسخین علم کا طریقه لینی آیات صفات کی تلاوت کرنا، احادیث صفات کا پڑھنا اور انہیں ان کے ظاہری معنی پر محمول کرنا کافی نہ ہو اللہ اسے وسعت و فراخی سے محروم رکھے۔

ل یہ خلیفہ دا ثق باللہ تھا جس کانام ہارون بن محد ہے، فتنہ مخلق قر آن کے سلسلہ میں اس نے کتنے لوگوں کو آزمائش میں ڈالااور کتنے لوگوں کو قید کر کے ان کے عقید ہے خراب کئے، ۲۳۲ ھیں اس کی وفات ہوئی۔

﴿ لمعة الاعتقاد

جن آیات میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَيَهُ فَى وَجُهُ رَبِّكِ ﴾ (الرحل: ٢٥)
"اور تير بر رب كا چيره له باقى رب گا-

﴿ بَلُ يَدَاهُ مَبُسُوطَتَانِ ﴾ (المائدة: ١٣)

"بلکہ اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں"۔

اور عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں خبر دیتے ہوئے فرمایا کہ انہوں نے کہا:

﴿ تَعُلَمُ مَافِی نَفُسِی وَلَآ أَعُلَمُ مَافِی نَفُسِك ﴾ (المائدة:١١١)
"جو میرے دل میں ہے تو جانتا ہے، مگر جو تیرے دل میں ہے
میں نہیں جانتا۔

ا سلف صالحین کا جماع ہے کہ اللہ تعالی کے لیے "وجہ" (چہرہ) ثابت ہے، البذ اللہ کے شایان شان اس کے لیے "وجہ" کو ظاہری مفہوم سے ہٹایا نہ جائے، نہ اس کے لیے "وجہ" کو ظاہری مفہوم سے ہٹایا نہ جائے، نہ اس کی کیفیت بیان کی جائے اور نہ مخلوق سے تشبید دی جائے۔

نیز فرمایا: ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾ (الفر:۲۲) "اور آئے گاتیر ارب اور فرشتے قطار در قطار "۔

اور فرمایا: ﴿ هَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اَللَهُ ﴾ (البقرة:٢١٠) ''کیا وہ اس کا انتظار کرتے ہیں کہ آئے ان پر اللہ (ابر کے سائبانوں میں)

اور فرمایا: ﴿ رَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (المائدة:١١٩) " "الله ان سے راضی ہوئے۔

اور فرمايا: ﴿ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة: ٥٢)

''اللّٰدان سے محبت کر تاہے اور وہ اللّٰہ سے محبت کرتے ہیں''۔ نیز کا فروں کے بارے میں فرمایا:

﴿وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ﴾ (الثَّح:١)

"اورالله ان پر غصه ہوا۔

اور فرمایا:

﴿ اللَّهُ ﴾ (م. ٢٨)

''وہاس طریقہ پر چلے جواللہ کوناراض کرنے والاہے''۔

نيز فرمايا: ﴿ كُرِهَ اللَّهُ انْبِعَاتُهُمُ ﴾ (التوبه:٢٨)

"الله نے ان کا ٹھنا پیندنہ کیا۔

اور جن احادیث میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں سے چند ریہ ہیں: رسول اللہ علیہ فی فی مایا:

"ینزل ربنا تبارك وتعالی كل لیلة إلى سماء الدنیا" له هارارب جو بلند وبابركت ہے، ہر رات آسان ونیا كی طرف اتر تاہے۔ نیز فرمایا:

"یعجب ربك من الشاب لیست له صبوة" كے "تہمارا رب اس نوجوان سے خوش ہوتا ہے جس كے اندر

ل ديكين مندامام احمد ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۳۸ ، ۳۸ ، ۵۰ و صحيح بخارى، كتاب التبجد، باب الدعاء والصلاة من آخر الليل (۲۲ ، ۲۲ ، ۲۸ ، ۳۸ و مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل (۷۵۸) و موطا مالك، كتاب القرآن، باب ماجاء في الدعاء (۱۲ ۳۱۷) و سنن ابي داؤد، كتاب السنه، باب الرد على الحجميه (۳۳۳) وجامع ترفدى، ابواب الصلاة، باب ماجاء في نزول الرب عزوجل الى السماء الدنيا كل ليله (۳۳ ۳) و سنن ابن ماجه، كتاب ا قامة الصلاة، باب ماجاء في الدعات الليل افضل (۱۳ ۳ ) بروايت ابوجريرورضى الله عند -

ع مند احد ۱۵۱۷ و مجم طبرانی کبیر ۷۱۹ ۳۰۹ بروایت عقبه بن عامر رضی الله عنه، البته اس حدیث کی سند میں ابن لہیعہ ہیں جو ضعیف ہیں، حافظ سخاوی اپنی کتاب ''المقاصد الحسنہ'' میں 🎢

ألمعة الاعتقاد

میلان نفس نه ہو۔

اور فرمایا:

"یضحك الله إلى رجلین قتل أحدهما الآخر نم یدخلان الجنة" لے
"الله تعالی ان دو آدمیوں کو دیکھ کر ہنتا ہے کہ ایک نے
دوسرے کو قتل کیا پھر دونوں کے دونوں جنت میں داخل ہو گئے "
ادر اسی طرح کی دیگر احادیث جو صحیح سند اور ثقہ راویوں سے

﴾ فرماتے ہیں کہ تمام نے "فواکد" میں اور قضائی نے اپنی مند میں ابن لہیعہ سے بروایت ابوعشانہ، عقبہ بن عامر کی بید مر فوع حدیث ذکر کی ہے۔ "ان الله لیعجب من الشاب الذی لیست له صبوة" امام سخاوی فرماتے ہیں کہ بید حدیث اسی طرح مند احمد نیز مند ابو یعلی لیست له صبوة" امام سخاوی فرماتے ہیں کہ بمارے استاذیتی حافظ ابن حجر عسقلانی نے اپنے فاوئی میں ابن لہیعہ کی وجہ سے اس حدیث کو ضعف قرار دیاہے، سخاوی کہتے ہیں کہ ابو حاتم حضر می کے "جزء" میں بروایت اعمش، ابراہیم نخفی کابی قول مروی ہے "کان یعجبھم ان لایکون للشباب صبوة" اسلاف اس بات سے خوش ہوتے تھے کہ نوجوان کے اندر میلان نفس نہ ہو۔

ل صحيح بخارى، كتاب الجبهاد، باب الكافريقتل المسلم ثم يسلم فييد د بعد ويقتل (٣٠،٢٩/٧) وصحح مسلم، كتاب الامارة، باب بيان الرحلين يقتل احد هما الانخريد خلان الجنة (١٨٩٠) ومؤطا مالك كتاب الجبهاد، باب اشهداء في سبيل الله (٢٠/٢) وسنن نسائى كتاب الجبهاد، باب اجتماع القاتل والمقول في سبيل الله (٣٨/٢) وشن نسائى كتاب الجبهاد، باب اجتماع القاتل والمقول في سبيل الله (٣٨/٢) ومن الله عنه -

مروی ہیں ان پر ہمار اا بمان ہے، ہم ان کی تردیدیا انکاریا خلاف ظاہر تاویل نہیں کرتے، اور نہ ہمی اللہ کی صفات کو مخلوق کی صفات سے تشبیعہ دیتے ہیں کہ کوئی بھی اللہ سجانہ و تعالیٰ کا شبیعہ و نظیر نہیں۔

﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى: ١١)
"الله كم مثل كوئى چيز نہيں، اور وہ سننے والا، ديكھنے والا ہے"۔
ہر وہ شكل جو دل ميں كھنے ياذ ہن اس كا نصور كرے الله تعالى اس
سے ياك و منز ہ ہے۔

آیات صفات میں سے اللہ تعالیٰ کابیار شاد بھی ہے:

﴿ الرَّحُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴿ (ظ:٥)

"رحمٰن عرش پر مستوی ہوا"\_ل

اور بیار شاد بھی:﴿ أَمِنتُه مَّنُ فِي السَّمَآءِ ﴾ (ملك:١١)
"كياتم ندر ہوگئاس سے جو آسان میں ہے"۔

لے اللہ تعالیٰ کاعرش پر مستوی ہونا کتاب وسنت اور سلف صالحین کے اقوال سے ثابت ہے اور اللہ نے قرآن مجید کے اندر متعدد مقامات پراپنے مستوی عرش ہونے کا تذکرہ فرمایا ہے۔

اور رسول الله عليه كل بيه حديث بهي:

"ہمارارب وہ اللہ ہے جو آسانوں میں ہے، اے اللہ تیرا نام بزرگ ہے"۔لے

اور یہ حدیث بھی جس میں آپ نے لونڈی سے فرمایا تھا:

"الله كہاں ہے؟اس نے جواب دیا: آسان میں، آپ نے فرمایا: اسے آزاد كردو، بير مومنہ ہے"اسے مالك اور مسلم نيز ديگر ائمَه حدیث نے روایت كياہے۔ ع

نیزرسول اللہ علیہ کی میہ حدیث جس میں آپ نے حصین سے فرمایا تھا:

ا ند کوره حدیث ایک لمبی حدیث کا نکرا به جس کا ابتدائی حصدیہ ہے کہ "من اشتکی منکم شیا اواشتکاہ اخ له فلیقل: ربنا الله الذی فی السماء...." اس حدیث کو امام احمد نے مند کر (۲۱۲) میں روایت کیا ہے، البتہ اس کی سند میں جہالت اور ضعف ہے، ابوداؤد نے بھی اس حدیث کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۸۹۲ کے تحت) ذکر کیا ہے، اور حاکم نے متدر ک کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۸۹۳ کے تحت) ذکر کیا ہے، اور حاکم نے متدر کر سرم ۲۱ میں اس سند میں زیادہ ابن مجمد انصاری ہیں جو متر وک ہیں جیسا کہ حافظ ابن حجمد "تقریب" میں ذکر کیا ہے، حافظ ذہبی نے اپنی کتاب "تخیص" (۱۲۳۳ میں کہا ہے کہ امام بخاری وغیرہ نے زیادہ کو منکر الحدیث قرار دیا ہے۔

ع ویکھتے: مؤطا امام مالک ۲۲ ۷ ۷ ۷ ۵ ۷ ۷ ۔ وضیح مسلم، کتاب المساجد، باب تحریم الکلام فی الصلاة

و تنخ ما كان من اباحة (٥٣٤)

"تم کتنے معبود کی پرستش کرتے ہو ؟جواب دیا:سات معبود ول کی، چھ زمین میں ہیں اور ایک آسان میں، آپ نے فرمایا: خوف ور جا کے وقت کس معبود کو پکارتے ہو؟ جواب دیا: جو آسان میں ہے، آپ نے فرمایا: پھر زمین والے چھ معبودوں کو چھوڑ دو اور صرف آسمان والے کی عبادت کرو، اور میں تمہیں دو دعائیں بتاتا ہوں انہیں پڑھا کرو''۔

چنانچہ حصین اسلام لے آئے اور آپ نے انہیں یہ دعا سکھائی "اللهم الهمني رشدي وقني شرنفسي" له الله مجھ بھلائي کی راہ د کھااور مجھے میرے نفس کے شرسے محفوظ رکھ۔

سابقہ آسانی کتابوں میں نبی علیہ اور آپ کے اصحاب کرام کی جو نشانیاں مذکور ہیں ان میں سے ایک نشانی یہ بھی ہے کہ وہ

لے اس حدیث کو امام ترمذی نے اپنی جامع میں ابواب الدعوات، باب ۲۰ (۳۴۷۹) کے تحت ر وایت کیاہے،البتہ اس کی سند میں شعیب بن شیبہ جسمی منقر کی ہیں جو صدوق ہیں، لیکن حدیث میں انہیں وہم ہوجاتا ہے، جیسا کہ حافظ ابن حجرنے" تقریب"میں ذکر کیاہے، نیز اس سند میں جسن بھری ہیں جنہوں نے معتعن روایت کیا ہے۔اس کے باوجود امام ترمذی نے اس حدیث کے بارے میں کہاہے کہ بیہ حسن غریب ہے اور اس سند کے علاوہ دوسرے طریق سے بھی بیہ حدیث عمران بن حصیبن سے مروی ہے۔

سجدے زمین پر کریں گے ، مگر ان کا عقادیہ ہوگا کہ ان کا معبود آسمان میں ہے۔

امام ابوداؤد نے اپنی کتاب "سنن" میں یہ حدیث ذکر کی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ ایک آسمان سے دوسرے آسمان کا فاصلہ اتنا اتنا ہے۔۔۔۔ پھر آخر میں فرمایا: اس کے اوپر عرش ہے اور اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔ لے

یہ اور اس قتم کی دیگر صفات کی نقل ور وایت نیز ان کی قبولیت اسلاف کرام کا جماع ہے، انہوں نے ان صفات کی تر دیدیا تاویل یا تشبیہ و تمثیل کی کوشش نہیں کی۔

امام مالک بن انس رحمة الله عليه ع سے سوال کيا گيا که اے

ل دیکھے: مند احمد الر۲۰۷۱، ۲۰۷۱، وسنن الی داؤد (کتاب الت "باب فی الجیمیه (۲۷۳، ۲۷۳، ۲۷۳)، ۲۵۵ الله در کاسک) وجامح ترفدی، ابواب النفسر، باب من سورة الحاقد (کاسک) وسنن ابن ماجه، مقدمه، باب فیما اکرت الجیمیه (۱۹۳)، البته سند میں عبد الله بن عمیره بیں جو مجهول بیں، اس کے باوجود امام ترفدی فرماتے ہیں کہ بیہ حدیث حن غریب ہے، ولید بن ابو تور نے ای طرح ساک سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ دوایت کیا ہے، نیز شریک نے اس حدث کا بعض حصہ ساک سے موقوفاً روایت کیا ہے۔ کا آپ کی کنیت ابوعبد الله اور نام مالک بن انس بن مالک اصبحی حمیری ہے اور امام دار المجرت کے لقب سے مشہور ہیں۔ ۹۳ سے مشہور ہیں۔ ۹۳ سے مشہور ہیں۔ ۹۳ سے مشہور ہیں۔ ۹۳ سے میں مدید علیب میں ولادت ہوئی اور ۲۵ احد میں مدید ہی میں وفات بیائی۔

ابوعبدالله الله تعالى فرما تاب:

﴿ اَلرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (ط:۵) "رحمٰن عرش پر مستوى ہوا"

تو کس طرح مستوی ہوا؟ امام مالک نے فرمایا: استواء معلوم ہے لے
اور کیفیت غیر معقول ہے۔ کے اور اس پرایمان لانا واجب ہے سے
اور کیفیت کے بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔ پھرامام مالک نے
عظم دیا اور سوال کرنے والے شخص کو مجلس سے نکال دیا گیا۔ سے

لے بعنی "استواء" کامعنی معلوم ہے اور وہ ہے بلند ہونا۔

ع یعنی اللہ کے مستوی ہونے کی کیفیت کاادراک عقل سے ہاہر ہے۔

سے اس پرایمان لانااس لیے واجب ہے کہ وہ کتاب وسنت سے ثابت ہے۔

سے تاکہ اس کی وجہ سے دوسر بے لوگ اعتقاد کے معاملہ میں کسی فتنے کا شکار نہ ہوں۔

#### فصل دوم

# الله تعالیٰ کے کلام فرمانے کا بیان

الله تعالیٰ کی ایک صفت ہے بھی ہے کہ وہ کلام فرما تا ہے اور اس کا کلام از لی ہے۔ آ ۔ آپ بندوں میں سے جسے چاہتا ہے اپنا کلام سنا تا ہے، موسیٰ علیہ السلام نے براہ راست الله کا کلام سنا، ان کے علاوہ جبر میں علیہ السلام اور دیگر انبیاء وملا نکہ جنہیں اللہ نے اجازت دی انہوں نے بھی اس کا کلام سنا۔

قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اپنے مومن بندوں سے کلام فرمائے گاور وہ اس سے کلام کریں گے ، نیز اللہ کی اجازت کے بعد وہ اس کے دیدار سے بھی مشرف ہوں گے۔ ی اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (الناء:١٦٣)

"اور الله تعالیٰ نےموئی سے کلام کیاجس طرح کلام کیاجا تاہے۔

لی مین کلام فرمانااللہ کی ایک صفت ہے جو کتاب وسنت سے ثابت ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "و کلم الله موسی تکلیما" اور موکی سے کلام کیا جس طرح کلام کیاجا تا ہے۔ ع یہ ایک لمی حدیث کا گلزاہے جس کو امام ترزری نے اپنے جامع میں (حدیث نمبر ۲۵۵۲) )

دوسر ی جگه فرمایا:

﴿ قَالَ يُمُوسَى إِنِّي أَصُطَفَيُتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسْلْتِي وَبِكُلْمِي ﴾ (الاعراف:١٣٢)

"اے موسیٰ میں نے تمام لوگوں پر ترجیح دے کر تھے منتخب کر لیا ہے اپنا پیغام مجھینے کے لیے اور ہم کلام ہونے کے لیے۔ اور فرمايا: ﴿مِنْهُم مَّن كَلَّمَ اللَّهُ ﴾ (البقرة:٢٥٣) "ان میں بعض وہ ہیں جن سے اللہ نے کلام کیا"۔

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحُيًا أَوُ مِن وَرَآءِ ي حِجَابِ ﴾ (الثوري: ۵۱)

جاب چوراحوری:۵۱) "کسی بشر کی بیہ طاقت نہیں کہ اللہ اس سے کلام کرے مگر وحی

(اشارے) کے طور بریابردے کے چھے ہے"۔

اورابن ماجه نے اپنی سنن میں (حدث فمبر ۳۳۳۷) کے تحت روایت کیا ہے۔البتہ اس کی سندمیں عبدالحمید بن حبیب بن ابوالعشرین ہیں جو اوزاعی کے کاتب تھے، یہ صدوق ہیں اور بھی بھی غلطی کر جاتے ہیں۔ابوحاتم کتے ہیں کہ یہ کاتب دیوان تھےاور صاحب حدیث نہ تھے۔اس وجہ ہے امام ترفدی نے اس حدیث کوغریب یعنی ضعیف بتایا ہے اور کہاہے کہ اس حدیث کا کچھ حصہ سوید بن عمرونے اوزاعی سے روایت کیاہے۔

اور قرمایا:

﴿ فَلَمَّا أَتُهَا نُودِيَ يَامُوسَى ۚ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ ﴾ (ط:۱۱،۱۱) "پھر جب آگ کے پاس پنچے تو آواز آئی کہ اے موسی! میں ہی تیرارب ہوں"۔

نيز فرمايا:

﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعُبُدُنِي ﴾ (ط: ١٣)
" بيشك ميں ہى الله ہول، ميرے سواكوئى معبود برحق نہيں،
اس ليے ميرى ہى بندگى كر"۔

اور بیہ قطعاً ناممکن ہے کہ بیہ باتیں اللہ کے سواکوئی اور کھے۔ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جب وحی کے ساتھ کلام فرما تا ہے تو آسمان والے (فرشتے) اس کی آواز سنتے ہیں، یہ حدیث نبی علیہ سے مروی ہے۔ ل

ا اس حدیث کوامام بخاری نے تعلیقا اور ابن مسعود پر مو قوف ذکر کیاہے، جس کے الفاظ یہ بین، "سمع اهل السموات شینا" کہ آسان والے کھے سنتے بیں۔ دیکھنے صحیح بخاری کتاب ،

عبدالله بن انیس لے سے مروی ہے کہ نبی علی نے فرمایا:
"قیامت کے دن الله تعالیٰ تمام مخلوق کواس حالت میں جمع کرے
گا کہ وہ برہنہ، ننگے ہیر، غیر مختون اور خالی ہاتھ ہوں گے، پھر سب کو
ایک آواز سے پکارے گاجس کو قریب اور دور والے سب یکسال طور پر
سنیں گے، فرمائے گا: میں ہی بادشاہ ہوں، میں ہی بدلہ دینے والا
ہوں "۔اس حدیث کوائمہ حدیث نے روایت کیا ہے اور امام بخاری
نے (باب کے تحت) بطور استشہاد ذکر کیا ہے۔ س

بعض آثار میں منقول ہے کہ موسیٰ علیہ السلام نے جس رات آگ کو دیکھا تو آگ ہے ڈرگئے،اللہ نے انہیں یکارا:اے مؤسیٰ! آواز س کر موسیٰ علیہ السلام کو قدرے تسلی ہوئی اور جلدی سے کہا: حاضر ، حاضر ، تیری آواز سن رہا ہوں مگر تجھے دیکھ نہیں رہا ہوں، تم کہاں ہو؟ فرمایا: میں تیرے اوپر ہوں اور سامنے ہوں اور دائیں ہوں اور بائیں ہوں۔ موسیٰ سمجھ گئے کہ بیہ صفات تواللہ ہی کی ہوسکتی ہیں، فور أبول پڑے کہ ميرے معبود! تو يقيناً ايسابي ہے، کیکن کیا میں تیرا کلام سن رہا ہوں تیرے فرستادہ (فرشتے) کا؟ فرمایا:اے موسیٰ!تم میر اکلام سن رہے ہو۔ ل

لے موئی علیہ السلام سے متعلق آگ والی رات کا بیر قصہ مجھے کہیں نہیں مل سکا۔ واللہ اعلم ویسے اس ر وایت میں اللہ کے جواو صاف بیان کیے گئے ہیں صحیح نصوص سے ان کا ثبوت نہیں۔

#### فصل سوم

## قرآن کریم کے بارے میں سلف کاعقیرہ

الله سبحانہ وتعالیٰ کے کلام کا ایک حصہ قرآن مجید بھی ہے، اور
یہی اللہ کی کتاب مبین، حبل متین، صراط متنقیم اور اس کی نازل
کردہ کتاب ہے، جسے جبریل امین۔ علیہ السلام۔ نے عربی زبان
میں سیدالمرسلین، محمد علیہ کے قلب پر نازل فرمایا تھا، یہ کلام جستہ
جستہ اللہ کی طرف سے اتراہے اور پھراسی کی طرف لوٹ جائے گا،
اور یہ مخلوق نہیں ہے، نیزیہ کلام محکم سور توں، آیات بینات اور
حروف و کلمات میرشمل ہے۔

جس نے اس کتاب قر آن مجید کو پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی توایک ایک حرف پراہے دس دس نیکیاں ملیں گی۔ لے اس کتاب کا اول ہے اور آخر ہے، اور پارے اور اجزاء ہیں، زبان سے

لى يەجملەا كيك ضعيف حديث سے ماخوذ ہے جسے امام طبر انى نے "اوسط" ييس عبدالله بن مسعودر ضى الله عند سے روايت كيا ہے كه رسول الله علي الله عند سے روايت كيا ہے كه رسول الله علي الله عند من الله علي الله عند سے روايت كيا ہے كه رسول الله علي الله عند من الله عند سے روايت كيا ہے كہ رسول الله علي الله عند من الله عند الله عند من الله عند الله عند من الله عند من الله عند الله ع

اس کی تلاوت ہوتی ہے اور کان اسے سنتے ہیں، یہ سینوں میں محفوظ اور مصاحف میں مکتوب ہے، نیز یہ محکم ومتشابہ ، ناسخ ومنسوخ،خاص وعام اور امر و نہی پر مشتمل ہے۔

﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيُهِ وَلَامِنُ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِّنُ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (فصلت: ٣٢) \_

"اس پرنہ سامنے سے باطل آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے ، یہ ایک حکیم و حمید کی نازل کر دہ چیز ہے "۔

اور فرمایا:

﴿ قُلُ لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنُس وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثُلِ هِلَا الْقُرُء ان لَا يَأْتُونَ بِمِثُلِهِ وَلَوُ كَانَ بَعُضُهُمُ لِبَعُضِ ظَهِيراً ﴾ (الاسراء: ٨٨) 

(دكم و جَحَے كه اگر انسان اور جن سب كے سب مل كر اس قر آن جيسى كوئى چيز لانے كى كوشش كريں تو نه لاسكيس كے، قر آن جيسى كوئى چيز لانے كى كوشش كريں تو نه لاسكيس كے، كا جس نے قرآن پڑھااور پڑھنے میں غلطی نہیں كی تواسے ہر حمف كے بدلے دس نكياں مليں،اس كے وس گناه معاف ہوئے اور دس درج بلند ہوئے "اس حديث كی سند ميں ايك راوى جيش ناور دان الورد ان ہيں جو متر وك ہيں،اور امام اسحاق بن راہو يہ نے انہيں كذاب (جمونا) قرار دیا ہے، و كھے: (جمح الروائد كر ١٣٧١)

چاہے وہ سب ایک دوسر <sup>°</sup>ے کے مدد گار ہی کیوں نہ ہو جائیں۔ اور قر آن مجید ہی وہ عربی کتاب ہے جس کے بارے میں کفار نے کہا تھا:

﴿ لَن نُوْمِنَ بِهِ ذَا الْقُرُءَ انِ ﴾ (سا:۳)
"اس قرآن پر ہم ہر گزایمان نہیں لا سکتے۔
اور بعض نے کہاتھا:

﴿ إِنَّ هَٰذَ آ إِلَّا قَوْلُ الْبَشِرِ ﴾ (الدر: ٢٥)" بيد توبشر كاكلام ب"- جس كى ترويد كرت موت الله سجانه في فرمايا:

﴿ سَأُصُلِيهِ سَقَرَ ﴾ (الدر:٢١)

''عنقریب میں ایسا کہنے والے کو جہنم میں جھونک دوں گا''۔ نیز بعض لوگوں نے قرآن کے شعر ہونے کا دعویٰ کیا تو اللہ تعالیٰ نے تر دید کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَمَا عَلَّمُنهُ الشِّعُرَ وَمَا يَنْبَغِى لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرُ وقُرُءَ انَّ مُّبِيُنَ ﴾ (يس:٦٩)

"ہم نے نبی کو شعر نہیں سکھایا اور نہ ہی شاعری اس کو زیب

دیتی ہے، یہ توایک نصیحت اور قرآن مبین (صاف پڑھی جانے والی کتاب) ہے۔

اللہ تعالی نے جب اس کتاب کے شعر ہونے کی نفی کردی اور اس کا قر آن ہوناہی ثابت فرمادیا، تواب کسی صاحب عقل کے لیے کوئی شبہ باقی نہیں رہا کہ قر آن ہی وہ کتاب عربی ہے جو حروف و کلمات اور آیات بینات برشمال ہے، کیونکہ انہی صفات کے حامل کلام کوشعر کہاجا تا ہے۔

نيزالله تعالى نے فرمایا:

﴿ وَإِن كُنتُكُم فِي رَيُبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبُدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِنْ أَوْنِ اللهِ ﴾ (البقرة: ٢٣)۔
مِن مِتْلِهِ، وَأَدُعُواْ شُهَدَآءَ كُم مِن دُونِ اللهِ ﴾ (البقرة: ٢٣)۔
"اور اگر تمهیں اس میں شک ہے کہ یہ کتاب جو ہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے یہ ہماری ہے یا نہیں، تو اس جیسی ایک ہی سورت بنالاؤاور اللہ کو چھوڑ کر اپنے سارے ہمنواؤں کو بلالو۔ ظاہر ہے کسی ایک چیز عقل ہے کسی ایک چیز کی مانند لانے کا چیلنج نہیں دیا جاسکتا جو چیز عقل وادر اک سے باہر ہو۔ نیز فرمایا:

﴿ وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيُهِمُ ءَ ايَاتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئنا اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِمُ ءَ ايَاتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئنا اللهِ اللهِ اللهِ عَيْرِ هَذَا أَوْبَدِلُهُ قُلُ مَا يَكُونُ لِي أَن أَبَدِّلَهُ مِن لِيُعَالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

"جب انہیں ہماری واضح آیات سنائی جاتی ہیں تو وہ لوگ جو ہم سے ملنے کی امید نہیں رکھتے، کہتے ہیں کہ اس کے بجائے کوئی اور قر آن لاؤ، یااس میں ترمیم کردو۔ اے نبی! آپ کہہ دیجئے کہ میر اید کام نہیں کہ اپنی طرف سے اس میں کوئی تغیر و تبدل کروں۔ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے یہ فابت کردیاہے کہ قر آن مجید ہی (میں) وہ آیات بینات ہیں جو لوگوں کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں۔ اللہ نے فرمایا:

﴿ بَلُ هُوَ ءَ النَّكُ بَيِّنْتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ (العَكبوت: ٣٩)" دراصل بيه آيات بينات بين ان لوگوں كے دلول ميں جنہيں علم پخشا گياہے۔

اسی طرح فتم کھانے کے بعد اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ إِنَّهُ لَقُرُء اَنُّ كَرِيمٌ، فِي كِتَبٍ مَّكُنُونِ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (الواقد: 22-24)

" بیہ قرآن کریم ہے، ایک محفوظ کتاب میں ثبت ہے، جسے مطہر بن کے سواکوئی چھو نہیں سکتا"۔

مزيد فرمايا: ﴿ كَهَيْعَصْ ﴾ (مريم:١)

﴿حِمِدَ، عَسَقَ ﴾ (الثورى:ا)

اس طرح کل انتیس سور توں کو حروف مقطعات سے شروع فرمایا ہے۔ نیزر سول اللہ علیہ نے فرمایا:

"جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی تواسے ہر حرف کے بدلے میں دس نکیاں ملیں۔ لے اور جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی کی تواسے ہر حرف کے بدلے ایک نیکی ملی"۔ یہ حدیث صحیح ہے۔ ع

ایک دوسری صدیث میں آپ نے فرمایا:

کے اس حدیث کو امام ہیٹمی نے مجمع الزوائد (۱۲۳) میں مجم طبر انی اوسط کے حوالہ سے ذکر کیا ہے، تفصیل کے لیے دیکھئے عاشیہ (۴۲)۔

ع مولف کااس حدیث کو صحیح قرار دینادرست نہیں، مجم طبرانی اوسط میں بیہ حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا ہے ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے: "قال رسول الله علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ علیہ من قرالقرآن فاعرب بعضا ولعن بعضا کتب له عشرون حسنة "جسنے قرآن پڑھااور بعض درست پڑھااور بعض میں غلطی کی تواس کے لیے بیس نیکیاں کھی گئیں۔اس حدیث کی سند میں عبدالرحیم بن زید عمی ہیں جو متروک ہیں، دکھتے: مجمح الزوائد کر ۱۷۲۳۔

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾

"قرآن پڑھو قبل اس کے کہ وہ لوگ آئیں جواس کے حروف کو تقرآن پڑھو قبل اس کے کہ وہ لوگ آئیں جواس کے حروف کو تقریر کی مانند سیدھا کریں گے (خوب بناسنوار کر تجوید کے ساتھ پڑھیں گے) مگر قرآن ان کے حلق سے بنیچے نہیں اترے گا، وہ قرآن پڑھ کر دنیا کا فائدہ چاہیں گے اور آخرت کے ثواب سے کوئی سروکار نہیں رکھیں گے لے

ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما سے ان کا بیہ قول مروی ہے کہ صحت ودر شکی کے ساتھ قر آن پڑھنا ہمارے نزدیک اس کے بعض حروف یاد کر لینے سے اچھاہے۔

نیز علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جس نے قر آن کے ایک حرف کا بھی انکار کیااس نے پورے قر آن کاانکار کیا۔

اسی طرح تمام مسلمان قرآن مجید کی سور توں، آیتوں اور اس کے الفاظ وحروف کے شار کرنے پر متفق ہیں، اور اس بات پر بھی کہ جس نے قرآن کی کسی سورت یا آیت یا لفظ یا کسی حرف تک کا انکار کیا تو وہ کافر ہے۔ اور بیراس بات کی قطعی دلیل ہے کہ قرآن مجید حروف ہے۔

لے بیہ حدیث حسن ہے، دیکھئے: مند امام احمد ۱۳۶۳، ۱۵۵ بروایت انس، و ۳۹۷،۳۵۷ بروایت انس، و ۳۹۷،۳۵۷ بروایت جاب بروایت جابر، و ۳۳۸٫۵۵ بروایت سہل بن سعد ساعد می نیز دیکھئے: سنن ابی داؤد، کتاب الصلاۃ، باب مایجز گالامی والاً مجمی من القراء (۸۳۱) بروایت سہل بن سعد ساعد می رضی اللہ عنہم اجمعین۔ فیامت کے دن اہل ایمان کے اللہ فیامت کے اللہ کے اللہ کے دیدار سے مشرف ہونے کا بیان اللہ اللہ ایمان (قیامت کے دن) اللہ تعالیٰ کو اپنی آئھوں سے دیکھیں گے۔ اس سے ملا قات کریں گے، ہم کلام ہوں گے اور

الله ان سے کلام فرمائے گاءار شادہے:

﴿ وُجُوهُ \* يَوُمَئِذٍ نَّاضِرَةً ، إِلَىٰ رَبِّهَا ناظِرَةً ﴾ (القيامه:٢٣،٢٢) "قيامت كے روز پچھ چېرے ترو تازه ہوں گے،اپنے رب كی طرف د كيھ رہے ہوں گے۔اور فر مايا:

﴿ كَلَّا إِنَّهُمُ عَن رَّبِهِمُ يَوُمَنْإِ لَّمَحُجُوبُونَ ﴾ (المطففين:١٥)۔ "ہرگز نہيں، یقیناً یہ قیامت کے دن اپنے رب کے دیدار سے محروم رکھے جائیں گے"۔

ا یہاں پر قیامت کے دن دیکھنام اد ہے، کیونکہ دنیا میں اللہ تعالی کودیکھنامحال ہے، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "تم میں سے کوئی شخص بھی مرنے سے پہلے اللہ عزوجل کو نہیں دیکھ سکتا"۔ دیکھیے: صحیح مسلم، کتاب الفتن، باب ذکر ابن صیاد (۱۲۹۳) ومسند احمد ۵/۳۲۳، وجامع ترفدی، حدیث (۲۲۳۷)۔

فاجرون کااللہ کے دیدار سے بحالت غضب محروم رہنااس بات کی دلیل ہے کہ مومنین کو بحالت رضا اللہ کے دیدار کا شرف حاصل ہوگا، ورنہ اللہ کے دیدار کے سلسلہ میں مومنوں اور فاجروں کے در میان کوئی فرق نہیں رہ جائے گا۔

نيزر سول الله عليقة نے فرمایا:

" قیامت کے دن تم اپنے رب کو اسی طرح دیکھو گے جس طرح اس جاند کو دیکھتے ہو کہ اس کو دیکھنے میں کوئی چیز حائل نہیں ہوتی" پیر حدیث صحیح اور متفق علیہ ہے۔ لے

اس حدیث میں جو تشبیہ دی گئی ہے وہ صرف دیکھنے سے متعلق ہے، دیکھی جانے والی چیز میں تشبیہ مقصود نہیں، کیونکہ اللّٰہ کا کوئی شبيه ونظير نهيں۔

ل ملاحظه هو: منداحه ۴/۰،۳۲۰،۳۲۳، وصیح بخاری، کتاب التوحید، باب قول الله: "و جوه يومئذ ناضوة الى دبها ناظرة" (١١/١٣ ٣٥٧،٥٥) وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب فضل صلاتى الصح والعصر والمحافظة عليها (٦٣٣) وسنن إلى داؤد ، كتاب السنه، باب في الرؤية (٧٢٩٣) وجامع ترمذي، ابواب صفة الجنه ، باب ماجاء في رؤية الرب تتارك وتعالى (۲۵۵۴) بروايت جريد بن عبدالله بجلى رضى الله عنه \_

## فصل پنجم

#### قضاء وقدر كابيان

الله تعالیٰ کی ایک صفت به بھی ہے کہ وہ جو حابتا ہے کر گذر تا ہے،اس کے ارادہ کے بغیر کسی شئے کا وجود نہیں،اوراس کی مشیت سے کوئی چیز باہر نہیں، کا نئات کاہر ذرہ اس کی تقدیر کے ماتحت اور اس کے تھم سے وجود پذیر ہو تاہے،اس کی مقرر کردہ تقدیر سے کسی کو مفر نہیں اور لوح محفوظ میں جو لکھا جاچکا ہے اس سے آگے بڑھنے کی گنجائش نہیں، کا تنات میں لوگ جو کچھ کررہے ہیں وہ سب الله کے ارادہ سے ہے، وہ اگر بیجانا جاہے تولوگ اس کے حکم کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے، اور اگر جاہے کہ سب اس کی اطاعت کریں توسب کے سب اس کی اطاعت کریں گے۔اس نے مخلوق کواور ان کے افعال کو پیدا فرمایا ہے، اور ہر ایک کارزق اور زندگی متعین کردی ہے، جسے جا ہتا ہے اپنی رحمت سے ہدایت

یاب کر تاہے، اور جے چا ہتاہے اپنی حکمت سے گمراہ کر تاہے، فرمایا:

﴿ لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفُعَلُ وَهُمُ يُستَلُونَ ﴾ (الانبياء:٣٣)\_

"وہ اپنے کاموں کے لیے کسی کے آگے جوابدہ نہیں،اور سب

جوابدہ ہیں"۔

اور فرمایا: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القر ٢٩٠)
"یقیناً ہم نے ہر چیز ایک نقد ریکے ساتھ پیدا کی ہے۔
مزید فرمایا:

﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُدِيُرًا ﴾ (الفرقان: ٢)
"اور جس نے ہر چیز کو پیدا کیا، پھراس کی ایک نقد سر مقرر کی۔
نیز فرمایا:

﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرُض ولا فِي أَنْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتْبٍ مِن قَبُلِ أَن نَّبُرَ أَهَا ﴾ (الديد: ٢٢)

"کوئی مصیبت الیی نہیں جو زمین میں یا تمہارے اپنے نفس پر نازل ہوتی ہو اور ہم نے اس کو پیدا کرنے سے پہلے ایک کتاب (نوشتہ ُتقدیر) میں لکھنہ رکھا ہو۔

اور فرمایا:

﴿ فَمَنُ يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهُدِيَهُ يَشُرَ حُ صَدْرَهُ لِلَّإِسُلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يضِلَّهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا ﴾ (الانعام:١٢٥)

"جسے اللہ مدایت دینے کا ارادہ فرما تا ہے اس کا سینہ اسلام کے لیے کھول دیتا ہے، اور جسے گمراہی میں ڈالنے کا ارادہ فرما تا ہے اس کے سینے کو تنگ کر دیتا ہے۔

نیز ابن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے کہ جبر ئیل علیہ السلام نے نبی علیلہ سے دریافت کیا کہ ایمان کیا ہے؟ تو آپ نے جواب میں ارشاد فرمایا:

''ایمان بیہ ہے کہ تم اللہ پر ،اس کے فرشتوں پر ،اس کی نازل کر دہ کتابوں پر ،اس کے رسولوں پر ، یوم آخرت پر اور بھلی اور بری تقذیر (کے اللہ کی طرف سے ہونے) پر ایمان لاؤ''۔

یہ جواب سن کر جرئیل نے کہا کہ آپ نے سی فرمایا۔ اس حدیث کوامام مسلم نے روایت کیا ہے۔ لے

ل و كييئ صحح مسلم، كتاب الا بمان، باب بيان الا بمان والاسلام والاحسان ووجوب الا بمان با ثبات قدر الله تعالى (حديث ٨) بروايت عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنها.

دوسر ی حدیث میں آپ علی نے فرمایا:

"برتقد ریر میں ایمان لایا، خواہ وہ بھلی ہویا بری، پبند ہویانا پند" لے نیز رسول اللہ علیہ کی ایک دعایہ بھی ہے جسے آپ نے اپنے نواسے حسن بن علی رضی اللہ عنہما کو قنوت و تر میں پڑھنے کے لیے سکھایا تھا: "وقنی شر ماقصیت" کے لیعنی اے اللہ! تو نے جو فیصلہ فرمادیا ہے اس کے شرسے مجھے محفوظ رکھ۔

لیکن اس کے ساتھ ہی اللہ کے احکامات پر عمل نہ کرنے اور محرمات و منہیات کاار تکاب کرنے کے لیے ہم قضا و قدر و بہانہ

ا امام پیشمی اپی کتاب "جمح الزواکد" (۱۱۳) میں لکھتے ہیں کہ طبر انی نے مجم کیر میں معتبر سند کے ساتھ این عمر رضی اللہ عنہ سے یہ حدیث روایت کی ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: "الایمان ان تومن باللہ وملائکتہ و کتبہ ورسلہ والمجنة والنار والقدر خیرہ وشرہ وحلوہ ومرہ من الله" یعنی ایمان یہ ہے کہ تم اللہ پر،اس کے فرشتوں پراس کی کتا ہوں پر،اس کے رسولوں پر، جنت وجہنم پراور نقد پر پر ایمان لاؤکہ بھلی وہری اور پہند ونالپند تقد پر سب اللہ کی طرف سے ہے۔اس حدیث کو ابن حبان نے اپنی "صحح" (۱۲) میں نیز وار قطنی وغیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث صححے ہے۔

ع سنن افي داؤد، كتاب الصلاة، باب القنوت في الوتر (١٣٢٦،١٣٢٥) وجامع ترمذى، ابواب الصلاة، باب ماجاء في القنوت في الوتر (٣٨٨٣) وسنن نسائى، كتاب قيام الليل، باب الدعاء في الوتر (٣٨٨٣) فيزد يكهيّ مندامام احمد، طبر اني اور سنن يبيق، اس حديث كي سند صحيح ہے۔

نہیں بناتے، بلکہ اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے کتابیں نازل کرکے اور رسولوں کو مبعوث فرماکر ہم پر ججت تمام کردی ہے۔ فرمایا:

﴿ لِنَاكَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعُدَ الرُّسُلِ ﴾ (الناء:١٦٥) " تاكه رسولوں كومبعوث كردينے كے بعد لوگوں كے پاس الله كے مقابلہ ميں كوئى جمت نہ رہے"۔

سے معابد یں وں بعث مدر ہے۔ ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی کام کے کرنے یا کسی کام سے بازر ہنے کاجو حکم دیا ہے، وہ اس بنیاد پر دیا ہے کہ بندے کے اندر حکم بجالانے کی طاقت موجود ہے، اللہ نے کسی کو معصیت پر، باترک اطاعت پر مجبور نہیں کیا ہے، فرمایا:

﴿ لَا يُكِلِّفُ اللَّهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (القرة:٢٨١) "الله كسى نفس پراس كى طاقت سے بڑھ كر بوجھ نہيں ڈالتا۔ اور فرمایا:

﴿ فَا تَقُواللَّهَ مَا استَطَعْتُمُ ﴾ (التفابن:١٦) " "الله سے دُر وجتناتم میں طافت ہے۔

نيز فرمايا:

﴿ الْيُوْمَ تَجْزَىٰ كُلُّ نَفُسِ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلُمَ الْيُوْمَ ﴾ (المومن: ١٥) "آج ہر نفس کو اس کی کمائی کا بدلہ دیا جائے گاجو اس نے کی تھی، آج کسی پر کوئی ظلم نہ ہوگا"۔

ند کورہ آیت اس بات کی کھلی دلیل ہے کہ بندے کا اپناعمل اور اپنی کمائی ہے جس پراسے اچھے عمل کا چھا، اور برے عمل کا برابدلہ دیا جائے گا اور یہ سارے اعمال اللہ تعالیٰ کے فیصلہ کے مطابق ظہور پذیر ہوتے ہیں۔

# ایمان کی حقیقت

زبان سے اقرار کرنے، دل میں پختہ یقین رکھنے اور ارکان اسلام پر عمل کرنے کا نام ایمان ہے، جو نیکیوں سے بڑھتا اور معصیت سے گھٹتار ہتاہے،اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعُبُدُوا اللّٰهَ مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءً وَيُقِيمُهُ ﴿ اللّٰهِ مَخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءً وَيُقِيمُهُ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ كَاللّٰهِ اللّٰهِ كَاللّٰهِ كَاللّٰهِ كَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَا الللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْهُ الللّٰهُ عَلَيْمُ الللّٰهُ عَلَمُ اللّٰهُ ع

" ایمان کے تہتر سے زائد درجے ہیں، سب سے اعلیٰ درجہ

﴿ لَمِعَةُ الاعتقاد ﴾

الله الله الله الله المحمود برحق مونے كى شهادت دينا، اور سبسے اونى درجه

راستہ ہے کسی تکلیف دہ چیز کاہٹادیناہے "\_لے

اس حدیث میں آپ علیہ نے تول وعمل دونوں کو ایمان قرار دیاہے۔ نیز اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ فَزَادَتُهُمُ إِيمَنَّا ﴾ (التوبه:١٢٣)

"لیعنی جوامیان والے ہیں ان کے ایمان میں ہر نازل ہونے والی سورت نے اضافہ ہی کیاہے۔

مزيد فرمايا: قسقال في عالمي في آيا الماني في القال الم

﴿ لِيَزُ دَادُواً إِيمَنَّا ﴾ (الْقَحَ: ٣)

"لیعنی وہ اللہ ہی ہے جس نے مومنوں کے دلوں میں سکینت نازل فرمائی تاکہ اپنے ایمان کے ساتھ وہ اور ایمان بڑھالیں۔

ال اس حدیث کو بخاری نے مختر اور مسلم نے مطولاً روایت کیا ہے، دیکھے: صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان وضح مسلم، کتاب الایمان، باب بیان عدد شعب الایمان وافضابها (۳۵)، اس حدیث کا آخری کلاً ا"والحیاة شعبة من الایمان" ہے۔ دیکھے: فتح الباری (۱۹۹) ایمان کی شاخوں کا بیان۔ مکمل تخری کے لیے میری تحقیق کے ساتھ شائع شدہ کتاب "ومختم شعب الایمان "کی طرف رجوع کریں۔

نيزر سول الله علية في فرمايا:

"ہر وہ شخص جہنم سے نکال لیا جائے گا جس نے دنیا میں "لاالہ الااللہ" پڑھا ہو گا،اور اس کے دل میں گیہوں کے برابر،یارائی کے برابر لے ،یا ذرہ کے برابر بھی ایمان ہو گا۔ س

اس حدیث میں رسول اللہ علیہ فیان کے متعلق جوار شاد فرمایا اس سے بھی ایمان کے کم وبیش یا چھوٹے اور بڑے ہونے کا ثبوت ملتاہے۔

لے کہاجاتا ہے کہ چار ذرے ایک رائی کے برابر ہوتے ہیں۔

ع صحیح بخاری، کتاب الا یمان، باب زیادة الا یمان و نقصانه (۹۷،۹۲) و کتاب التوحید، باب کلام الرب یوم القیامه (۳۹۲/۱۳) وصیح مسلم، کتاب الا یمان، باب اونی ائل الجنه منزله فیها (۳۲۵،۱۹۳) نیز صحیح مسلم کی ند کوره کتاب و باب مین (۳۲۲،۱۹۳) به حدیث مروی به که رسول الله علیقت سے قیامت کے دن کها جائے گا: "انطلق فمن کان فی قلبه مثقال حبة من خودل من ایسان فاخو جه من النار" جاؤاور جس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان بے اس کو جہنم سے ذکال او۔

#### فصل هفتم

### امورغیب برایمان لانے کابیان

نبی علیقہ نے جن باتوں کی خبر دی ہے اگر وہ صحیح سند سے ثابت ہوں توان پر ایمان لانا واجب ہے، خواہ ان باتوں کو ہم نے اپنی آ تکھوں سے دیکھ لیا ہویانہ دیکھا ہو،ان وا قعات کے برحق اور سے ہونے پر ہمار ایقین ہے، جاہے ہماری سمجھ میں وہ آئیں یانہ آئیں، اور جاہے ہم ان کی حقیقت سے واقف نہ ہو سکیں۔ مثلًا اسراء ومعراج كا واقعه، جو حالت بيداري ميں پيش آيا تھااور قريش نے جس کو ناممکن سمجھ کر ا نکار کر دیا تھا، حالا نکہ وہ خواب کے منکر نہ تھے۔اسی طرح یہ واقعہ کہ ملک الموت جب موسیٰ علیہ السلام کی روح قبض کرنے کے لیے ان کے پاس پہنچا تو موسیٰ علیہ السلام نے اسے ایساطمانچہ رسید کیا جس سے اس کی آنکھ پھوٹ گئی، فرشتہ اللہ کے پاس واپس گیا تواللہ نے اس کی آئکھ لوٹادی۔ لے

لى يه حديث صحيح بخارى، كتاب الانبياء، باب وفاة موى (٣١٢،٣١٥) مين، صحيح مسلم

NY L

🗶 (۱۵۷،۲۳۷۲) میں نیز منداحمه ۲۲ ۱۵۱،۳۱۵ میں ابوہر برہ در ضی اللہ عنہ وغیرہ سے مو قوف اور مر فوع دونوں طرح سے مروی ہے، علامہ شخ احمد شاکر۔ رحمہ الللہ "مند" کے اندر حدیث (٤٩٣٨) كى تعليق ميں كھتے ہيں كه:اس حديث كوابن حبان نے "ذكر خبر شيع به على معتلى سنن المصطفیٰ علیت من حرم التوفیق لادراک معناہ" کے عنوان کے تحت ذکر کیاہے،اور پھراس کے بعد فرمایا: الله تعالی نے اپنے رسول علیہ کو بندوں کے لیے معلم بنا کر اور اپنی مر ادکوبیان کرنے والا بناکر د نیا میں مبعوث فرمایا، چنانچہ رسول اللہ علیہ فی اللہ کا پیغام بندوں تک پہنچایا اور اللہ کی آیات کو مجمل ومفصل ہر طریقہ سے بیان فرمایا، اور ''ب کے صحابہ نے آپ کے پیغام اور بیان کو سمجھا۔ مذكورہ حديث بھى ان احاديث ميں سے ب جن كاسمجھ ميں آناالل حق كى استطاعت سے باہر نہيں، الله تعالیٰ نے ملک الموت کو مو کیٰ علیہ السلام کاامتحان لینے کے لیے یہ حکم دے کران کے پاس جھیجا کہ اب اپنے رب کے پاس چلئے، اس حکم سے حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، جس طرح الله تعالى نے ابراہيم عليه السلام كاامتحان لينے كے ليے انہيں بيٹے كو قربان كرنے كا حكم ديا تھا،اس تھم ہے بھی حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، چنانچہ جب ابراہیم علیہ السلام نے بیٹے کو قربان کرنے کاعزم مصم کرکے اسے پیشانی کے بل گرادیا تواللہ نے ایک بوی قربانی (دنبہ) فدیہ میں دے کر بچہ کو بچالیا۔اللہ تعالیٰ نے ملائکہ کو انبیاء علیہم السلام کے پاس ایسی شکلوں میں بھیجاجوان کے نزدیک غیر معروف تمیں، مثلاً ملائکہ ابراہیم علیہ السلام کے پاس آئے تو وہ انہیں بیجان نہ سکے اور ڈر گئے، جبر ئیل علیہ السلام رسول اللہ عظیمہ کے پاس آئے اور آپ سے ا یمان، اسلام اور احسان کے بارے میں سوالات کئے اور ان کے واپس جانے کے بعد آپ کو پیتہ چلا كه يه جرئيل تھے۔اى طرح ملك الموت جب موى عليه السلام كے پاس آئے تواس شكل ميں نہيں آئے جے مومیٰ علیہ السلام جانتے تھے، موسیٰ بڑے غیر تمند تھے ، جب انہوں نے اپنے گھر میں اجنبی شخص کودیکھا تواہے طمانچہ رسید کردیا، جس کے نتیجہ میں اس (فرشتہ) کی موجودہ شکل کے اعتبارے آئکھ پھوٹ گئی، لیکن اس کی پیہ فطری شکل نہ تھی۔ //

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾

윍 ابن عباس رضی الله عنهما کی روایت میں نبی اکر م علیقیہ کی بیہ صریح حدیث موجود ہے، آپ نے فرمایا: "جبریل نے بیت اللہ کے پاس دومر تبہ مجھے نماز پڑھائی "پجرای حدیث کے آخریل ہے کہ جر ئیل نے کہا" پر (نمازوں کے لیے) آپ کاوفت ہے اور آپ سے پیشتر انبیاء کا بھی"۔اس حدیث میں سربات واضح طور پر موجود ہے کہ جاری شریعت بعض امور میں سابقہ شریعتوں کے موافق ہو سکتی ہے۔ ہماری شریعت میں سے بات شامل ہے کہ بغیر اجازت گھر میں داخل ہونے والے یا جما کئے والے کی آئکھ پھوڑ دیے میں کوئی حرج یا گناہ نہیں، جیسا کہ اس بارے میں بے شاراحادیث مروی میں، جنہیں ہم نے اپنی مختلف کتابوں میں ذکر کیا ہے۔ اس لیے عین ممکن ہے کہ یہی بات موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں بھی رہی ہو، لیعنی بلااجازت گھر میں گھنے والے کی آنکھ پھوڑ دینے کی اجازت رہی ہو،اورای کے مطابق موی نے اس اجنبی کی آتھ چھوڑ دی ہو۔ چھر جب ملک الموت اللہ کے حضور واپس کئے اور موی ٰ کے ساتھ پیش آمدہ ساراہا جرا نایا تواللہ تعالیٰ نے دوسر اامتحان لینے کے لیے ملک الموت کو پیر تھم دے کر مویٰ کے پاس بھیجا کہ ان ہے کہو:اگر آپ ابھی زندہ رہناچاہتے ہیں تو بیل کی پشت پر ہاتھ ر کھے ، ہاتھ کے نیچے جینے بال ہوں گے ہر بال کے بدلے ایک سال کی مہلت ہو گا۔ لیکن جب موسیٰ علیہ السلام نے جان لیا کہ یہ توملک الموت ہیں جو اللہ کی طرف ہے موت کا پیغام لے کر آئے ہیں، تو خوشی کے ساتھ اس پیغام کو قبول کرلیااور کوئی مہلت نہیں مانگی،بلکہ کہاا بھی روح قبض کرو۔اگر مویٰ علیه السلام کو پہلی مریتیہ ہی بیہ معلوم ہو گیا ہو تا کہ بیہ ملک الموت ہیں تو ضروران کاروبیہ وہی ہو تاجو دوسری مرتبه معلوم ہو جانے پر تھا۔ (اس طرح یہ واقعہ عقل سلیم بڑی آسانی ہے قبول کر لیتی ہے) برخلاف ان لوگوں کے جو اپنی نا قص عقل اور الٹی رائے پر اعتاد کرتے ہوئے یہ کہہ بیٹھتے ہیں کہ اصحاب حدیث کی مثال تو ککڑی و هونے والوں کی ہے، وہ رطب ویابس سب کچھ اکھا کر لیتے ہیں وہ روایتیں جمع کر لیتے ہیں جن سے کوئی فائدہ نہیں، وہ احادیث بیان کرتے ہیں جن پر کوئی اجر وثواب نہیں،اورالی باتیں کہتے ہیں جن کی خود اسلام ہی سے تردید ہوتی ہے ایسی بکواس کرنے والے احادیث و آ ثار کے علم سے بے بہر ہاوران کے معانی سے قطعاً نابلد ہیں۔ دیکھتے فتح الباری۳۱۵ ۳۱۵ تا ۱۳۷۔

اسی طرح علامات قیامت پر ایمان لا ناواجب ہے، مثلاً د جال کا ظاہر ہونا، پھر عیسیٰ علیہ السلام کا آسان سے اتر کراس کو قتل کرنا لے باجوج و ماجوج کا نکلنا، دابۃ الارض کا نمودار ہونا، آ فقاب کا مغرب سے طلوع ہونا، اور اسی تم کی دیگر نشانیاں جو سیح سندسے ثابت ہیں۔ ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ قبر کی نعمت و آسائش اور قبر کا عذاب برحق ہے، نبی عقیلیہ نے عذاب قبر سے اللہ کی پناہ طلب کی ہے، اور مسلمانوں کو بھی ہر نماز میں عذاب قبر سے پناہ ما نگنے کا حکم دیا ہے۔ یہ مسلمانوں کو بھی ہر نماز میں عذاب قبر سے پناہ ما نگنے کا حکم دیا ہے۔ یہ اسی طرح قبر کا امتحان و آزمائش برحق ہے، منکر و نگیر کا سوال

لے عینیٰ بن مریم علیماالسلام آسان سے نازل ہوں گے اور وجال کو قتل کریں گے جیسا کہ صحیح مسلم میں کتاب الفتن واشر اط انساعة ، باب ذکر الد جال (۲۹۳۷) کے تحت نواس بن سمعان رضی الله عنه سے مروی ہے، حدیث کے الفاظ ہیں:"فیطلبہ حتی یدر کہ بباب لدفیقتلہ" عیسیٰ علیہ السلام وجال کو تلاش کریں گے یہاں تک کہ" باب لد" کے پاس پاکراسے قتل کرویں گے۔

﴿ لَمِعَةُ الْاعِتَقَادِ ﴾

کرنا برحق ہے اور موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونا بھی برحق ہے، جب اسر افیل علیہ السلام سور پھو تکیں گے،ار شادہے:

﴿ فَإِذَاهُم مِّنَ الْأَجِدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمُ يَنسِلُونَ ﴾ (يس:٥١)

" لیعنی صور پھو نکا جائے گا اور ایکا یک بیر اپنے رب کے حضور پیش ہونے کے لیے اپنی اپنی قبروں سے نکل پڑیں گے"۔

قیامت کے دن لوگ نگے پاؤں، برہنہ جسم، خالی ہاتھ اور غیر مختون حالت میں اٹھائے جائیں گے اور میدان محشر میں جمع ہوں گے، ہمارے نبی علی حساب و کتاب شر وع ہونے کے لیے اللہ سے سفارش کریں گے، پھر اللہ تعالی لوگوں کا محاسبہ فرمائے گا، کچہری لگے گی، میزان نصب کئے جائیں گے اور لوگوں کے عمل کے مطابق ان کے اعمال نامے ان کے دائیں یا بائیں ہاتھوں میں ملتے جلے جائیں گے۔

﴿ وَاَلَّمًا مَنُ أُوتِى كِتَبُهُ بِيَمِينِهِ، فَسَوُفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا، وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهُلِهِ مَسُرُورًا، وَأَمَّا مَنُ أُوتِى كِتْبَهُ وَرَآءَ طَهُرِهِ، فَسَوُفَ يَدُعُوا تُبُورًا، وَيَصُلَىٰ سَعِيرًا ﴿ (الا ثقاق: ١٢-١٢)

"پھر جس کانامہ اعمال اس کے دائیں ہاتھ میں دیا گیااس سے ہلکا حساب لیا جائے گااور وہ اپنے لوگوں کی طرف خوش خوش پلٹے گا،اور جس کانامہ اعمال اس کی پیٹھ کے پیچھے سے دیا گیا تووہ موت کو پکارے گااور بھڑ کتی ہوئی آگ میں جاپڑے گا۔

میزان کے دو پلڑے ہیں اور در میان میں ایک زبان (کا ٹا) ہے، جس کے ذریعہ بندوں کے اعمال تولے جائیں گے۔

﴿ فَمَن تَقُلَتُ مَوَرُيْنُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفُلِحُونَ، وَمَنُ خَفَّتُ مَوَرُيْنُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفُلِحُونَ، وَمَنُ خَلِّدُونَ ﴿ مَوَرُينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَلِدُونَ ﴾ (النومون:١٠٣،١٠٢)

" پھر جن کے پلڑے بھاری ہوں گے وہی فلاح پائیں گے،اور جن کے پلڑے ملکے ہوں گے وہی فلاح پائیں گے،اور جن کے پلڑے ملکے ہوں گے تو یہی لوگ ہوں گے جنہوں نے اپنے آپ کو گھاٹے میں ڈالا،وہ جہنم میں ہمیشہ رہیں گے"۔ ہماری نبی محمد علیقہ کو قیامت کے دن کے لیے ایک حوض عطاکیا گیاہے جس کاپانی دودھ سے سفید اور شہدسے میٹھاہے،اور ستاروں کی گفونٹ گنتی کے برابراس میں آبخورے ہیں، جے اس حوض سے ایک گھونٹ

پانی میسر ہوجائے گااسے پھر بھی بیاس نہ محسوس ہو گی۔ ل

اسی طرح بل صراط بھی برخق ہے، نیک لوگ اسے پار
کرجائیں گے اور بدکار پھسل کر جہنم رسید ہوجائیں گے، رسول
اللہ علیہ اپنی امت میں سے اہل کہائر کے لیے شفاعت فرمائیں
گے، چنانچہ اہل کہائر آگ میں جل کر کو کلہ ہوجائے کے بعد
آپ کی سفارش کے بعد جہنم سے نکالے جائیں گے، اور پھر آپ
کی شفاعت سے جنت میں داخل ہوں گے۔ یہ اسی طرح دیگر

ا مسلم کے الفاظ ہیں: "ماوہ فی الحوض (۱۱ر ۲۰۹ تا ۱۲۳) اور صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب الثبات حوض نیمینا علیلیہ و صفاتہ (۲۲۹۲) میں عبداللہ بن عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ فرمایا: "حوضی مسیوۃ شہر، ماؤہ أبیض من الملبن و ریحہ أطیب من المسك و كيزنه كنجوم المسماء، من شوب منه فلا يظما أبدا" ميرے حوض كار قبرا يك ماه كى مسافت كے برابر ہے، اس كاپانی دودھ سے زیادہ سفید، خو شبومشک سے بہتر اور آبخور سے آسان كي مادوں كے برابر ہیں، جو اس حوض سے پيئے گا اسے بھی بھی بیاس محسوس نہیں ہوگ۔ صحیح مسلم كے الفاظ ہیں: "ماوہ أشد بیاضا من اللبن و أحلى من العسل" اس حوض كاپانی دودھ سے زیادہ سفید اور شہدسے زیادہ میشھا ہے۔

ع شفاعت کے بارے میں بہت می ضحیح احادیث بخاری ومسلم وغیرہ میں مروی ہیں، سنن ابوداؤد اور جامع ترندی میں انس رضی اللہ عنہ کی ہیہ حدیث مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:''ممیری شفاعت اپنی امت کے اہل کہائز کے لیے ہوگی''۔ بیہ حدیث صحیح ہے۔ انبیاء مومنین اور ملا ئکہ کو بھی شفاعت کرنے کی اجازت دی جائے گی۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَلَا يَشُفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَىٰ وَهُم مِّنُ خَشُيَتِهِ مُشُفِقُونَ ﴾ (الانبياء:٢٨)

''اور وہ کسی کے لیے شفاعت نہیں کرتے سوائے اس کے جس کے حق میں شفاعت قبول کرنے پر اللہ راضی ہو، اور وہ خود اللہ ' کے خوف سے ڈرے رہتے ہیں۔ کا فرکے لیے کسی کی بھی شفاعت کارگر نہیں ہوگی۔

ہمارااس پر بھی ایمان ہے کہ جنت اور جہنم اللہ کی دو مخلوق ہیں جو کبھی فنا نہیں ہوں گی، جنت اللہ کے نیک بندوں کی آرام گاہ ہے جس میں وہ ہمیشہ ہمیش رہیں گے، اور جہنم الہ کے دشمنوں اور نافر مانوں کا ٹھکانہ ہے۔

﴿ إِنَّ الْمُجُرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ، لَا يُفَتَّرُ عَنُهُمُ وَاللَّهُ الْمُجُرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ، لَا يُفَتَّرُ عَنُهُمُ وَهُمُ فِيهِ مُبُلِسُونَ ﴾ (الاثرف:٤٥،٧٣)

"بیشک مجرمین ہمیشہ جہنم کے عذاب میں مبتلار ہیں گے، مجھی ان

﴿ لمعة الاعتقاد

کے عذاب میں کمی نہ ہوگی، اور وہ اس میں مایوس پڑے رہیں گے۔
قیامت کے دن موت کو ایک چتکبٹرے مینڈھے کی شکل
میں لایا جائے گا اور جنت اور جہنم کے در میان اسے ذن کر دیا جائے
گا، پھر یہ منادی کر دی جائے گی کہ "اے جنتیو! جنت میں ہمیشہ کی
زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں
ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں
ہمیشہ کی زندگی ہے، اب اس کے بعد موت نہیں، اے جہنمیو! جہنم میں

ا دیکھے: تصحیح بخاری، کتاب النفیر، باب قوله عزوجل" واندوهم يوم الحسوة" (۳۲۵۸۸) وصحیح مسلم بکتاب صفة الجند باب النار پیفلها الجبارون (۲۸۴۹) بروایت ابوسعید خدری رضی الله عند

## متفرق اعتقادی مسائل کابیان منفرق اعتقاد ی مسائل کابیان

ہمارا ایمان ہے کہ محمد رسول اللہ علیقی خاتم الانبیاء اور سیدالمرسلین ہیں، آپ کی رسالت پر ایمان لائے اور نبوت کی شہادت دیئے بغیر کسی شخص کا بمان درست نہیں ہو سکتا، قیامت کے دن آپ کی شفاعت کے بعد ہی لوگوں کے در میان فیصلہ ہوگا،اور آپ کی امت تمام امتوں سے پہلے جنت میں جائے گی، لواءالحمد آپ کے دست مبارک میں ہوگا، آپ ہی مقام محمود اور حوض کوٹر سے نوازے جائیں گے، آپ تمام نبیول کے امام وخطیب ہوں گے اور ان کے لیے تبلیغ رسالت کی گواہی دیں گے، آپ کی امت تمام امتوں سے بہتر اور آپ کے صحابہ تمام انبیاء علیہم السلام کے اصحاب سے افضل ہیں، آپ کی امت میں سب سے افضل ابو بکر صدیق ہیں، پھر علی التر تیب عمر فاروق، عثمان ذوالنورین اور علی مرتضی ہیں۔ رضی اللہ عنہم اجمعین۔ جبیبا کہ ولمعة الاعتقادي

عبدالله بن عمر رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ رسول الله علی اور زندگی میں ہم اس طرح کہتے تھے: ابو بکر پھر عمر پھر عثمان پھر علی اور آپ کواس بات کی اطلاع ہوتی تھی لیکن آپ نکیر نہیں فرماتے تھے۔ لے علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ سے بسند صحیح مروی ہے انہوں نے فرمایا: نبی علی رضی اللہ عنہ عمر ، اور علی ہوں تو تیسر سے کانام بھی بتادوں۔ می

ا اصل کتاب میں ای طرح ہے: "ابو بکر پھر عمر پھر عثان پھر علی ... "بیٹٹی نے بھی مجمح الزوائد (۵۸ مرم) میں ای طرح روایت کیا ہے اور مجمح طبر انی کبیر، مجمح طبر انی اوسطاور مندابو یعلی کاخوالد دیا ہے، لیکن سنن ابی داؤد، کتاب النہ ،باب فی النفضیل ۲۲۸ میں اور جامع ترفدی، ابواب المناقب، باب میں سنن ابی داؤد، کتاب النہ ،باب فی النفضیل ۲۲۸ میں اور جامع ترفدی، ابواب المناقب، باب میں (۷۵ مرمی) میں ہے حدیث صرف لفظ "عثان" تک مروی ہے (مینی علی رضی اللہ عنہ کا تذکرہ اس میں نہیں ہے)، صحیح بخاری کتاب فضائل اصحاب الذی علی ہے، باب فضل ابی بحر بعد الذی علی ہے فضر کر میں ہم او گول کا انتخاب میں معمو شم عمو شم عثمان رضی اللہ عنہ میں رسول اللہ علی عبد مبارک میں ہم لوگول کا انتخاب کرتے تھے چنانچہ ابو بکر کو منتخب کرتے، پھر عمر کو، پھر عثمان کو رضی اللہ عنہم۔

ل اس روایت کوامام سیوطی نے "جامح کبیر "میں علی رضی اللہ عنہ سے ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے "خیر ھذہ الامة بعد نبیھا ابوبکو و عمر "اس امت میں نبی کے بعد سب سے افضل ابو بکر اور عمر ہیں، سیوطی نے اس حدیث کے لیے تاریخ ابن عساکر کا حوالہ بھی دیا ہے اور اس کا موقف ہونا صحیح بتایا ہے، نیز سیوطی نے تاریخ حاکم کے حوالہ سے علی اور ابن الزبیر رضی اللہ عنہا سے بید روایت ان الفاظ کے ساتھ ذکر کی ہے "خیر امتی بعدی ابوبکو و عمر " میرے بعد گا

نیز ابودرداء رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی علی نے فرمایا: ''انبیاءور سل کے بعد ابو بکر سے افضل کوئی شخص نہیں جس پر سورج طلوع ہوا ہویاغروب ہوا ہو''۔ لے

نبی علی ہے بعد ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ۔ خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارتھے، کیونکہ امت میں وہ سب سے افضل اور

اس حدیث کوابو تعیم نے اپنی کتاب "الحلیه " (۱۰ ۱ ۱ ۳۰) میں روایت کیا ہے، البتہ اس کی سند میں اساعیل بن سیحی ہیں جو کذاب ہیں۔ بیٹی نے "مجمع الزوائد" (۱۹ سرم ۲۰ ۲۰) میں اسی معنی کی ایک روایت جا بر بن عبداللہ ہے ذکر کی ہے کہ رسول اللہ علی ہے نے ابودرداء کو ابو بکر کے آگے ایک روایت جا کہ مان محفی کے آگے چل رہے ہو کہ انبیاء کے بعد اس سے افضل شخص پر سورج طلوع نہیں ہوا"؟ چنا نچہ اس ون سے ابودرداء کھی بھی ابو بکر کے آگے نہیں افضل شخص پر سورج طلوع نہیں ہوا"؟ چنا نچہ اس ون سے ابودرداء کھی بھی ابو بکر کے آگے نہیں طیم اپنی محل بیٹی کے وونوں روایت میں اساعیل بن سیحی تیمی ہیں جو کذاب ہیں اور دوسری روایت میں ابقیہ ہیں جو مذلس ہیں، دیکھئے: محت طبر انی کی کتاب ہیں جو کذاب ہیں اور دوسری روایت میں ابعبر کی فضیلت کا بیان۔ "الریاض النظر ق فی منا قب العشر ق "ابو بکر کی فضیلت کا بیان۔

﴿لمعة الاعتقاد﴾

سب سے پہلے اسلام لانے والے ہیں، نبی عظیمہ نے نماز بڑھانے
کے لیے اپنی زندگی میں انہی کو آگے بڑھایا تھا، نیز ان کو آگے
بڑھانے اور ان کی خلافت پر بیعت کرنے پر تمام صحابہ کرام رضی
اللہ عنہم کا اجماع تھا، اور اللہ تعالی صحابہ کی مقدس جماعت کو
ضلالت پراکھانہیں کرسکتا۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد ارعمر رضی اللہ عنہ تھے، کیونکہ خلیفہ اول کے بعد صحابہ میں وہ سب سے افضل تھے، نیز خلیفہ اول نے انہیں خلافت کی ذمہ داری سونپ دی تھی۔

عمر رضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد ارعثمان رضی اللہ عنہ کیونکہ خلیفہ کوم کے بعد (وہ صحابہ میں سب سے افضل تھے نیز) مجلس شور کی نے انہی کوخلافت کے لیے منتخب کیا تھا۔ عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارعلی رضی اللہ عنہ تھے، کیونکہ خلیفہ کسوم کے بعد وہ صحابہ میں مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا سب سے افضل تھے اور امت مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا

متفقه فيصله تھا۔

یمی جاروں خلیفہ ہدایت یافتہ خلفائے راشدین ہیں، جن کے بارے میں رسول اللہ علیقہ نے فرمایا تھا:

"تم میری سنت کولازم پکڑواور میرے بعد ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کاطریقہ اپناؤ،اوراہے مضبوطی سے تھامے رہو گ نیز فرمایا تھا:

"میرے بعد خلافت تمیں (۳۰)سال تک رہے گی"۔ ۲ چنانچہ خلیفہ کپہارم علی رضی اللہ عنہ کی خلافت اس حدیث میں مذکور خلافت کا آخری زمانہ تھا۔

صحابہ میں سے "عشرہ مبشرہ" کے جنتی ہونے کی ہم شہادت

لے اس مدیث کی تخ تخ گذر چکی ہے ، دیکھئے حاشیہ (۱۳)۔

ع دیکھنے: مند امام احمد ۱۳۱۸ ۲۰۱۰ و سنن ابی داؤد ، کتاب النه ، باب فی الخلفاء (۲۲۲۷ مند امام احمد ۱۳۱۸ ۱۳۹۰ و جامع ترفدی ابواب الفتن ، باب ماجاء فی الخلافه (۲۲۲۷) بروایت سفینه امام ترفدی فرماتے ہیں: یہ حدیث حسن ہے، اس کو سعید بن جمہان سے ایک سے زا کدلوگوں نے روایت کیا ہے اور اسے ہم سعید بن جمہان بی کے واسطہ سے جانتے ہیں؟ اس باب میں عمراور علی رضی الله عنماسے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: خلافت کے تعلق سے نبی علیات نے کوئی عہد نہیں لیا۔ میری رائے میں بھی فد کورہ حدیث حسن ہے۔

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾

دیتے ہیں کیونکہ نبی علیہ نے ان کے جنتی ہونے کی بشارت دی ہے، فرمایا:

"ابو بکر جنت میں ہوں گے، عمر جنت میں ہوں گے، عثمان جنت میں ہوں گے، عثمان جنت میں ہوں گے، عثمان جنت میں ہوں گے، طلحہ جنت میں ہوں گے، سعید گے، زبیر جنت میں ہوں گے، سعید جنت میں ہوں گے، سعید جنت میں ہوں گے، اور جنت میں ہوں گے،اور عبیدہ بن الجراح جنت میں ہوں گے،اور عبیدہ بن الجراح جنت میں ہوں گے،اور

عشرہ مبشرہ کے علاوہ بھی جن صحابہ کے جنتی ہونے کی رسول اللہ علیقہ نے بشارت دی ہے ہم ان کے جنتی ہونے کی شہادت دیتے ہیں، مثلاً حسن اور حسین کے بارے میں آپ نے فرمایا:

" بیددونوں جنتی نوجوانوں کے سر دار ہیں"۔ ع

لے جامع ترمذی، ابواب المناقب، باب احد العشر قالمبشرین بالجنة (۳۷۸۳) بروایت عبد الرحمٰن بن عوف، امام ترمذی فرماتے ہیں: میہ حدیث ای طرح سعید بن زید کے واسطہ سے بھی نبی علیہ سے مروی ہے، اور یہ مہلی حدیث سوید بن زید بن کے واسطہ سے مروی ہے، اور یہ حدیث سعید بن زید بن کے واسطہ سے مروی ہے، اور یہ حدیث صحیح ہے،

ع جامع ترمذی، ابواب المناقب، باب مناقب الحن والحسین (۳۷۷)، امام ترمذی نے اسے حسن صحیح قرار دیاہے، میری رائے میں بھی یہ حدیث صحیح ہے۔ اسی طرح ثابت بن قیس کے بارے میں فرمایا:

"بي جنتيول ميں سے ہيں"۔ ل

رسول اللہ علیہ نے جن لوگوں کے جنتی یا جہنمی ہونے کی خبر دی ہے ان کے علاوہ اہل قبلہ میں سے کسی بھی شخص پر ہم اس کے جنتی یا جہنمی ہونے کا حکم نہیں لگاتے، بلکہ نیکو کاروں کے لیے اللہ کی رحمت کی امید رکھتے اور بروں کے لیے اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں، اہل قبلہ میں سے محض گناہ کی وجہ سے ہم کسی کی تکفیر نہیں کرتے، اور نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے دائرہ اسلام سے خارج سجھتے ہیں۔

ہمار ااعتقاد ہے کہ حج اور جہاد کا تھم ہر امام کے ساتھ باتی ہے، خواہ وہ اچھا ہویا برا، اسی طرح ان کے پیچھے جمعہ کی نماز بھی در ست ہے، انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

ل و كيهين: مند امام احمد ١٣٠٧ الم الله الله و صحيح بخارى، كتاب المناقب، باب علامات اللهوة (٢٩٥٧٣م، ٨٥٤) وصحيح مسلم، كتاب الايمان، باب مخافة المومن ان يحبط عمله (١١٩)

"تین با تیں ایمان کی جڑ ہیں: (پہلی بات بیہ کہ) کلمہ گوسے
ہاتھ روک لیا جائے ، کسی گناہ کی وجہ سے اسے کافر نہ قرار دیا
جائے ، نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے دائرہ اسلام سے خارج قرار دیا
جائے ، اور (دوسر کی بات بیہ ہے کہ) جب سے اللہ عزوجل نے
مجھے مبعوث فرمایا ہے اس وقت سے لے کر جہاد کافریضہ اس وقت
تک باقی رہے گا جب تک کہ میر کی امت کے آخری لوگ دجال
سے قال نہ کر لیں ، کسی ظالم کا ظلم ، یا کسی انصاف پرور کا انصاف
اس فریضہ کو ختم نہیں کر سکتا ، اور (تیسر کی بات بیہ ہے کہ) تقدیر پر

سنت پر عمل کا تقاضاہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے محبت وعقیدت رکھی جائے،ان کے محاس بیان کئے جائیں،ان کے لیے اللہ سے رحمت و بخشش کی دعا کی جائے،ان کی شان میں کوئی نازیبا بات نہ کہی جائے،اور ان کے مابین جو اختلافات ہوئے ان کے

ا ویکھئے: سنن الی داؤد، کتاب الجہاد، باب فی الغزوم حائمۃ الجور (۲۵۳۲) لیکن اس کی سند ضعف ہے۔ ہے، کیونکہ اس میں یزید بن ابی شبہ ہیں جو مجہول ہیں، ویسے اس حدیث کا معنی صحیح ہے۔

بارے میں خاموشی اختیار کی جائے، ساتھ ہی ان کے افضل امت ہونے کا اعتقاد رکھا جائے اور سبقت اسلام کی فضیلت کا اعتراف واقرار کیا جائے، اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَالَّذِينَ جَآءُوا مِنُ بَعُدِهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغُفِرِلَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمْنِ وَلَاتَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (الحشر:١٠)

"اور (مال فے ان لوگوں کے لیے بھی ہے) جو ان اگلوں کے بعد آئے ہیں، جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے رب! ہمیں اور ہمارے ان بھائیوں کو بخش دے جو ہم سے پہلے ایمان لائے ہیں، اور ہمارے دلوں میں اہل ایمان کے لیے کوئی بغض نہ رکھ "۔ ہمارے دلوں میں اہل ایمان کے لیے کوئی بغض نہ رکھ "۔

دوسری جگه فرمایا:

﴿ مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ (الْتِيَّةُ)

"محمد االلہ کے رسول ہیں،اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کفار پر سخت ہیں اور آپس میں نرم"۔ نیزر سول اللہ علیہ فی فرمایا: ﴿ لمعة الاعتقاد ﴾

"میرے صحابہ کو برا بھلانہ کہو، تم میں کا کوئی اگر احدیباڑ کے برابر سونا (اللہ کی راہ میں) خرچ کرے توان کے ایک مدیا نصف مد کے برابر بھی نہیں پہنچ سکتا"۔ لے

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ رسول اللہ علیہ کی ازواج مطہر ات جو تمام مومنوں کی ماں اور ہر عیب سے پاک و منزہ ہیں، ان کے لیے اللہ کی رضا وخوشنوری کی دعا کی جائے۔ رضی اللہ عنہن۔ از واج مطهرات میں سے افضل خدیجہ بنت خویلد اور عائشہ صدیقہ ہیں، وہی عائشہ جن کی اللہ تعالیٰ نے آسان سے براءت نازل فرمائی،اور جو دنیامین بھی رسول اللہ علیہ کی زوجہ مطہر ہ تھیں اور آخرت میں بھی آپ کے ساتھ ہوں گی۔ قرآن مجید میں ان کے براءت نازل ہو جانے کے بعد اگر کوئی انہیں متہم کرے تو وہ کافر لے حدیث کامطلب ہیہے کہ غیر صحابی اگراحدیہاڑ کے برابر سونااللہ کی راہ میں خرچ کرے تواں نواب کو نہیں پہنچ سکتا جو صحابہ کے ایک مدیانصف مد خرچ کرنے پراللہ نے انہیں عطا فرمایا ہے۔اس حدیث کوامام بخاری نے اپنی صحیح کے اندر کتاب فضائل اصحاب النبی علیقہ، باب قول النبي عَلِيلَةِ "لوكنت متخذا خليلا" (٢٨،٢٧/) مين اور مسلم نے اين صحیح میں کتاب فضائل الصحابۃ باب سب الصحابہ رضی اللہ عنہم (۲۵۴۱) کے تحت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔

﴿ لَمِعَةَ الْاعِتَقَادِ﴾

ہے۔ معاویہ تمام مومنوں کے ماموں لے کاتب وحی اور مسلم خلفاء میں سے ہیں، رضی اللہ عنہم۔

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ مسلمانوں کے ائمہ اور حکام کی سمع وطاعت کی جائے، خواہ وہ اچھے ہوں یا برے، بشر طیکہ اللہ کی معصیت کا تھم نہ دیں، اللہ کی معصیت ونا فرمانی کے لیے کسی کی بات نہیں سلیم کی جائے گی۔

جو شخص مسلمانوں کا خلیفہ منتخب ہو گیا اور لوگوں نے بخوشی اسے تسلیم کرلیا، یا کوئی تلوار کے زور سے خلیفہ بن بیٹھا اور امیر المومنین کہلانے لگا تو اس کی اطاعت واجب ہو گئی، اب اس کی مخالفت کرنا یا اس کے خلاف بغاوت کرنا یا لوگوں کے در میان بھوٹ ڈالنا جائز نہیں۔

ا معاویہ تمام مومنوں کے ماموں اس معنی میں ہیں کہ وہ ام المومنین ام جبیبہ بنت ابوسفیان کے بھائی تھے، ام جبیبہ کنام رملہ بنت صحر بن حرب ہے، رسول الله علی الله علی اس نے اکاح کیا تو یہ اس وقت حبشہ میں تھیں اور نجاشی نے اپنی طرف ہے چار سودینار مہر اداکیا تھا۔ ام جبیبہ کی ۴۲ میں مدینہ میں وفات ہوئی۔ رضی الله عنہا۔ اس اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ شخ مدینہ میں وفات ہوئی۔ رضی الله عنہا۔ اس اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ امہات اللہ منین کے بھائیوں کو مومنوں کے ماموں کہاجائے گایا نہیں۔

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ اہل بدعت سے اجتناب کیا جائے، ان سے مفارقت اختیار کی جائے، امور دین میں ان سے جڈل وجدال نه کیاجائے،ان کی کتابیں نه پڑھی جائیں اوران کی گفتگونه سنی جائے۔ دین کے اندر ایجاد کیا گیا ہر نیا کام بدعت ہے، اور اسلام اور سنت کے علاوہ کسی اور نام کی طرف منسوب ہونے والا بدعتی ہے، مثلاً رافضه ،جمیه ،خوارج ، قدریه ،مرجه ،معتزله ، کرامیه اور کلابیه ل وغیرہ۔ یہ سب کے سب گر اواور بدعتی فرقے ہیں، اللہ تعالی ان لے رافضہ کواس نام سے موسوم کرنے کی وجہ رہیہے کہ وہ زید بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب کے پاس آئے اور ان سے بیہ مطالبہ کیا کہ آپ ابو بکر اور عمر۔ رضی اللہ عنہما۔ سے اپنی براءت کا اعلان کرد بیجئے تاکہ ہم آپ کے ساتھ ہو جائیں، زبیر بن علی نے کہا کہ نہیں، بلکہ میں ان دونوں ہے محبت وعقیدت رکھتا ہوں اور ان ہے براءت ظاہر کرنے والوں ہے اپنی براءت کا اعلان کرتا ہوں۔انہوں نے کہا:"اذا نرفضك" كھر توہم آپ كوچھوڑ ديں گے، چنانچہ انہوں نے زيد بن على کو چھوڑ دیااور ان کی حمایت ہے دستبر دار ہو گئے اور "رافضہ " (چھوڑ دینے والے ) کہلائے۔ فرقہ جمیہ جم بن صفوان کی طرف منسوب ہے،اوریبی اصل فرقہ مجبریہ ہیں،اللہ تعالیٰ کاازلی صفات کی نفی کرنے میں معتزلہ کے ساتھ ہیں، لیکن بعض دیگر صفات کا بھی ا نکار کیا ہے۔ خوارج وہ فرقہ ہے جو برسر اقتدار مسلم ائمہ کی اطاعت ہے انکار کر تاہے، اس فرقہ کی ابتداوہاں ہے ہو گی تیے جب انہوں نے علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کی تھی۔ فرقہ قدریہ کوقدریہ کیے جانے کی وجہ بیہ ہے کہ یہ فرقہ بندوں کے افعال کوخودان کی قدرت 🥻

سب سے ہم کو بچائے اور اپنی پناہ میں رکھے۔

البته فروعی مسائل میں کسی امام کی طرف نسبت کرنا، مثلاً حاروں فقہی مذاہب لے میں کسی کی طرف منسوب ہونا تو پیر مذموم نہیں، کیونکہ فروعی مسائل میں اختلاف رحمت ہے۔ یے 🐰 کی جانب منسوب کر تاہے اور اللہ کی تقدیر کا انکار کر تاہے، جس کے نتیجے میں غیر اللہ بندوں کے

افعال کا خالق قرار پاتا ہے۔ مرجنہ کے گی گروہ ہیں،ان میں ہے ایک گروہ کا خیال سیہ ہے کہ ایمان کے ساتھ کوئی معصیت نقصان دہ نہیں، جس طرح کفر کے ساتھ کوئی اطاعت فائدہ بخش نہیں،اس جگہ مرجئہ کا یہی گروہ مر ادہے۔ معتزلہ وہ فرقہ ہے جو علی رضی اللہ عنہ کے لشکر کے ایک فریق میں سے بیدا ہواجس نے سیاست سے علیحد گی اختیار کی، بعض لوگوں نے کہاہے کہ واصل بن عطاء کی زیر قیادت اس فرقہ نے حسن بھری کی مجلس ہے علیحد گی اختیار کی تھی اس لیے معتز لہ (علیحد گی اختیار کرنے والے) کہلائے،معتز لہ بے ثار بإطل افكار وعقا كدر كھتے ہيں۔

ابوعبدالله محد بن كرام كے بيروكارول كوكراميد كهاجا تاج، يه فرقه الله تعالى كے لئے صفات كو ثابت مانتا ہ، کیکن اس طرح کہ اس سے اللہ کے لیے جسم ہونااور مخلوق سے مشابہ ہونالازم آتا ہے۔ فرقد کلابیه عبدالله بن سعید بن کلاب بقری کی طرف منسوب ب،ابن کلاب بقری متحکمین بیس

سے تھااور فرقہ کلابید کاام تھا،اس کے اور معتزلہ کے در میان بڑے مناظرے ہوئے۔معتزلہ کی طرح به فرقه بھی بے شار باطل عقائدوافکار رکھتاہے۔

(۱) فقهی مٰداہب سے یہاں چاروں مشہور نہ ہب حنفی ،الکی، شافعی،اور عنبلی مرادہیں۔ (٢) اس عبارت سے اختلاف کی تعریف کرنامقصود نہیں، کیونکہ انفاق بہر حال اختلاف سے اور مجہدین اختلاف میں بھی لائق تعریف ہیں۔ اِ اور اجتہاد پر ثواب کے مستحق ہیں، کسی مسئلہ میں ان کا اختلاف (الله کی طرف سے) وسیع رحمت ع اور ان کا اتفاق واجماع قطعی جمت ہے۔

الله تعالی سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں بدعات و فتن سے بچائے،
اسلام اور سنت پر زندہ رکھے، دنیا میں رسول الله علیہ کی سنت کی
پیروی کرنے والوں میں شامل فرمائے، اور مرنے کے بعد اپنے

فضل و کرم سے انہیں کے زمرہ میں اٹھائے، آمین۔ اسی کے ساتھ ہی عقائد سلف کا بیان ختم ہوا۔

والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا محمد وآله والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا محمد وآله

ا اختلاف میں لاکق تعریف اس صورت ہیں جب اختلاف ان کے اجتہاداور تلاش حق کی نیت سے پیدا ہو نہ کہ کمی عصبیت یا نفسانیت کی وجہ ہے، کیونکہ الی صورت میں اختلاف سے بغض وعداوت اور افتراق وانتشار پیدا نہیں ہوتا۔ لیکن اس کے برخلاف اصولی مسائل میں اختلاف کرنے کی صورت میں امت کے اندر افتراق وانتشار پیدا ہوجاتا ہے۔

ع اختلاف اس معنی میں وسیع رحمت ہے کہ اللہ نے اپنے بندوں کوان کی طاقت سے بڑھ کرم کلف نہیں کیا ہے۔



## AL-DARUSSALAFIAH

6/8-HAZRAT TERRACE, SK. HAFIZUDDIN MARG, BOMBAY - 400 008 (INDIA) TEL:308 27 37/ 308 89 89, FAX: 306 57 10

Rs. 25/-